نوابغ الفكرالغربي أفالاطون الدكنة واحد فؤاد الأهوالي دارالهفارف بمصر

أفلاطِوْن

## نوابغ الفكرالغربي

٥

# أفلاطِوْن

بقلما لدكتورا محدفؤاد الأهواني

الطبعة الرابعة





## فهرس

| صفحة |                                    |
|------|------------------------------------|
| ٧    | عهيد                               |
|      | السيرة :                           |
| 4    | . حياته .                          |
| **   | ۲ _ مؤلفاته                        |
| ٣٣   | ٣ _ الأكاديمية                     |
|      | الذهب :                            |
| ٤١   | ، الفن .                           |
| ٥٣   | ۲ - الحب ،                         |
| 77   | ٣ ـــ العلم الرياضي .              |
| ٧٤   | يًا الفلسفة                        |
| ΑУ   | 🛦 ـــ النفس                        |
| 1.4  | آ _ المثل                          |
| 178  | ٧ _ الله                           |
| 188  | ٨ _ المدينة الفاضلة                |
|      | نصوص نحتارة                        |
|      | الفن :                             |
| ٤٧   | ١ ــــــ الراوية ترجمان الترجمان . |
| 70   | ٢ ـــ الفن محاكاة انحاكاة .        |
| 71.  | ٣ _ الحب .                         |
|      | ۵                                  |

المراجع :

| سفحة       |   |   |   |                          |
|------------|---|---|---|--------------------------|
|            |   |   |   | العلم :                  |
| ۱۸٦        |   |   | • | ١ _ الحساب .             |
| 147        |   | • |   | ۲ ـ الهندسة .            |
| 7.1        |   | • |   | ٣ ـ الفلك .              |
|            |   |   |   | الفلسفة :                |
| 7.9        |   |   |   | ١ – البصر بالحقيقة       |
| <b>717</b> | • | • | • | ٢ _ الحبرُ ورؤية الحقيقة |
|            |   |   |   |                          |

\*\*\*

#### تهصيد

الفكر جوهر الإنسان وحقيقته ، وبه يتميز عن الحيوان ، وبفنونه وألوانه يرتفع الفرد على الفرد ، وتسمو الأمة على غيرها من الأمم ، وألوان الفكر كثيرة تبدأ من الحس ، وترتفع مم اجهاع ما يكسبه المره بالحس إلى التجربة ، وتسمو مع تهذيب التجربة إلى الفن ، ثم يجرد الفن في علوم نظرية هي أصول الفنون المختلفة . وأخيراً يحلق الفكر في عالم الفلسفة وهي أشرف العلوم . وقد بين أرسطو في أول كتاب ما بعد الطبيعة هذا التدرج الطبيعي في تاريخ الإنسانية من الحس والتجربة إلى الفن والعلم ثم إلى الفلسفة ، وهو تدرج يتفق مع رقى الفكر ، ونشأة الفرد من الطفولة إلى الرجولة إلى الكهولة . ولا تزال الفلسفة حتى اليوم أعلى من العلم ، فهي التي تهديه وتنير له الطريق ، ولا يزال أمل العالم بعد أن يستكمل علمه أن يصبح فيلسوفاً .

ر وأفلاطون هو أنبغ نوابغ الفكر ، وأول الفلاسفة ، وأشهر الحكماء ، وهو أول من أنشأ المدارس الفلسفية العظيمة فكانت الأكاديمية إحدى مدارس أربعة أثرت أعظم الأثر فى الحضارة القديمة ، وهذه المدارس الأربعة هى الأكاديمية والمشائية والرواقية والأبيقورية . وقد ظلت مدرسته قائمة فى أثينا حيث أنشأها تسعة قرون حيى أغلق الإمبراطور جستنيان أبوابها وطرد فلاسفها . ثم استمرت الأفلاطونية مؤثرة فى الفكر حيى الوقت الحاضر . وقد قبل إن الفلسفة نبنت على يديه ، واكتملت فى حياته ، وما سائر الكتب الفلسفية بعد ذلك إلا شروح على مؤلفاته ، وهوامش فى أسفل صفحاته (١) .

وجديرٌ بمن كانت هذه منزلته أن نتوج بالحديث عنه نوابغ الفكر في

<sup>(1)</sup> 

الغرب والشرق على السواء . لأنه ضرب فى كل ف . وطرق كل باب . وجحث فى كل علم . وأرسى قواعد الفلسفة . وشيئًد قوائم العلم . وهو أول من كتب فى المدينة الفاضلة . وأول من حاول إصلاح المجتمع بتطبيق الفلسفة على السياسة . وأول من حلل النظم الاجتماعية وعرف طبائعها .

والإجماع منعقد على أن الحضارة الغربية ثمرة الأفلاطونية . فقد تسربت إلى المسيحية وصبغها بالمثالية . وقعدت قواعدها . وتعلمها جاليليو فوضع علم الفلك الحديث . وسار العلم منذ ذلك التاريخ حتى اليوم على سنة التفسير الرياضي الذي ذهب إليه أهلاطون (۱) .

وتسربت الأفلاطونية إلى الحضارة الإسلامية ، واتجهت في أول أمرها وجهة أفلاطونية قوية تبدو في الكندى وفي الفارائي صاحب الجمع بين رأين الحكيمين والذي كتب في المدينة الفاضلة متأثراً خطى صاحب الأكاديمية ، واليوم تجد الأفلاطونية شائعة بين الناطقين بالضاد ، فنحن نقرأ عن الحب الأفلاطوني . والبحث الأكاديمي ، والتفكير المثالى ، وغير ذلك مما يجرى على كل لسان ويعرفه كل مثقف ، ولكنه قد لا يعرف ما وراء ذلك في فلسفة تنادى بهذا الضرب من الحب ، أو هذا اللون في البضكير .

هذا إلى أن أفلاطون أول من حارب المادية حتى قضى عليها بقوة جدله وعظمة فلسفته وتأبيده القول بالعناية الإلهية .

أحمد فؤاد الأهواني

<sup>(</sup>١)- افظر فى أثر فلسفة أفلاطون مثلا

Jaeger, Paideia — II, pp. 77-78. Bluck, Plato's Thought, pp. 9-12.

ويتول برتراند رمل فى كتابه تاريخ الفلسفة الفريية : «أفلاطون ، وأرسطو هما أعمق الفلاسفة أثراً فديماً ورسيطاً رحديثاً . وأفلاطين أعظم أثراً من أرسطو فى العصور التى جامت بعدهما .. .» ترجمة زكى نجيب محمود ، مطبعة لحنة التركيث ، ١٩٥٤ ، الجزء الأول ، ص ١٧٦ .

### السيرة

#### ١ -- حباته

ولد أفلاطون فى شهر مايو سنة ٤٢٧ (١) قبل الميلاد . وعاش حتى بلغ المأنين (٢) وتوفى سنة ٣٤٧ ، وكان مولده فى جزيرة قريبة من شاطئ أتيكا لا تبعد كثيراً عن أثينا تسمى إيجينا « Aegena » حيث استقر فيها مؤقتاً أبوه أرسطون (٣) .

ويزعم قدماء الرواة أن اسمه كان فى الأصل أرسطوقليس « Aristokles." ثم لقب بعد ذلك بلقب اشتهر به هو أفلاطون أى : عريض الجبهة : أو الأكتاف، أو الصدر . أو الفكر والأسلوب . وهذا الاضطراب فى تحديد الصفة الجنسمية يدل على أن المؤرخين ابتدعوا الرواية ، هذا إلى أن اسم أفلاطون كان من الأسماء الشائعة فى أثينا (1) . حقاً يتحدث أوليمبودورس عن عدة تماثيل

 <sup>(</sup>١) هناك خلاف كبير حول موله ، فهوسة ٢٧ أو ٢٨) ، أو ٢٨ بل قبل ذك .
 وكفك في الشهر فهو مابو أو يونيو . ويرجع هذا الحساب إلى أبوليدورس أو إلى ارتستينس ،
 وكلاهما من المؤرخين الإسكندوانين ( انظر برنت - تيلور - بلاك - فيلد - وفيرهم )

<sup>(</sup>٣) يلعب بعض المؤرخين إلى أنه عاش إحدى وتمانين سنة . وقد نقل القفيلى هذه الرواية نقال : و يقال إنه عاش إحدى وتمانين سنة » . ويعلق القفيلى فيا بعد عل سيرة أفلاطون التى ذكرها الرواة نقال : « ويونان يبالفون فى أفلاطون ويعظمونه ويقولون : كان مولاه إليها وكان طالمه جليلا » ويحكون فى ذلك حكايات هى بالأسهاء أشبه فأضربت عن ذكرها » .

<sup>(</sup>٣) مصادر حياة سقراط بحسب ما أوردها وليك » هي سيسيبوس ابن أخت أفلاطون ، وهرمودورس تلميذ أفلاطون وقد كتب كتاباً عن السقراطين نقل عنه ديوجينس لا يرتوس ثم سيلقيوس وخطابات أفلاطون ومخاصة الخطاب السابع . ثم أبوليوس عاش في القرن الثاني بعد الميلاد . ثم ديوجينس لايرتوس صاحب كتاب أخبار الفلاسفة ، والذي عاش في القرن الثاني بعد الميلاد . ثم أطبيوس دورس في القرن السادس ــ وهناك شذرات نجدها عند شيشرون ، وفلوطارخس ، وإيليان ، وأثيايوس . وأوثل هذه المصادر ديوجينس ، ولكنه متأخر .

نصفية لأفلاطون تؤيد صفته الحسمية وهى أنه عريض الصدر ، غير أن هذا المؤرخ من عصر متأخر ، وقد تكون التماثيل من خيال الفنان (١١) .

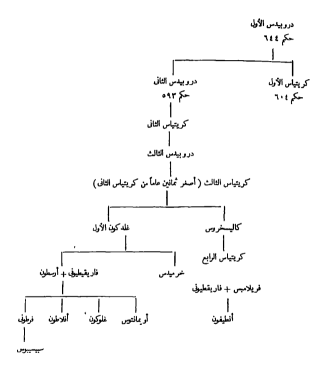
وهو من ناحية الوالدين شريف النسب ، فأبوه أرسطون ينحدر من صلب قودرس آخر ملوك أثينا الأقدمين والذي حقق النصر لشعبه على الدوريين وهزمهم في القرن الحادي عشر قبل الميلاد ، ويزعمون أنه من نسل الإله بوزيدون. أما أمه « فاريقطيوني » فهي من أسرة حكام أثينا ومشرعيها وتمت بالصلة إلى صولون المشهور . وكان أفلاطون يَعتز بنسبه فسجله في محاوراته ، فعرفنا الشيىء الكثير عن آبائه من هذا الطريق ر وأفلاطون أصغر إخوته ، ولما توفى أبوه وكان طفلا تز وجت أمه أحد أقربائها ويسمى فيريلامبس الذى كان صديق بركليس فأنجبت منه أنطيفون الذي يظهر في محاورة بارمنيدس وينصرف عن الفلسفة إلى الحيل والفروسية . وقد كتب أفلاطون محاورة باسم جده لأمه كويتياس ، كما يظهر أخواه غلوكون وأديمانتوس في الجمهورية . وكانت لأفلاطون أحت تسمى فوطوني خلفَ ابنها سبيسيبوس خاله في رياسة الأكاديمية . ويحدثنا أفلاطون كذلك عن خاله خرميدس وخصص له محاورة باسمه ، وعن كريتياس ابن عمه ( ابن عم أمه ) وابن عم خرميدس وهو غير كريتياس الجد الذي يظهر في محاورة طهاوس . وكان خرَّميدس وكريتياس من جملة الطغاة الثلاثين الذين حكموا أثينا بعد نهاية الحربالبلوبونوزية سنة ٤٠٤ ق . م . ولم يذكر أفلاطون أسرته افتخاراً أو عبثاً ، فقد عاش طيلة حياته مؤمناً بأن صلاح الدولة في اقتران الفلسفة بالسياسة واتصاف الحاكم بالحكمة . وقد نشأ في بيت من الحكام ، وكان أجداده من الملوك والمشرعين ، فلا غرابة أن ينسج على منوالهم ، ولكنه أضاف إلى السياسة المأثورة شيئاً جديداً هو الفلسفة . وينبغي أن يستقر في بالنا من أول الأمر أن

Field, Pl. and his Cont. p. 26.

<sup>(</sup>١) انظر مناقشة هذه المسألة في

والنمثال النصلي الذي نشر فيلد صورته قد اكتشفه بولسن ونشر عنه مقالا في مجلة « الدراسات الإغريقية » . وليس من المؤكد أن العمال لأفلاطون .

#### شجرة أفلاطون



أفلاطون لم يكن من الفلاسفة الذين كانوا يعيشون فى برج عاجى ، أو يفهمون الفلسفة على أنها البحث عن الخائق الميتافيزيقية المجردة بصرف النظر عن صلتها بالحياة العملية. ونحن ذاكرون شجرة نسبه نقلاً عن برنت (١١) ، ليستفيد منها من يقرأ المحاورات .

ومع أن الرواة يمرون في صمت على طفولة أفلاطون ، إلا أننا نستطيع أن نتصور أنه تعلم كغيره من صبيان الإغريق القراءة والكتابة ، وحفظ شعر هوميروس ، ومبادئ الحساب والهندسة والموسيق ، وأنه تعلم الغناء والعزف على القيثارة، وكذلك الألعاب الرياضية أو « الحمناستيك » ، وهي ألعاب تشبه إلى حد كبير الألعاب السويدية المنتشرة في مدارسنا الآن ، وهي أقرب إلى الرقص الإيقاعي (٢)

و يقال إنه هوى من الفنون الحميلة ومارس في صباه النقش والتصوير والنحت وقرض الشعر وكتابة التمثيليات. فهو في كثير من محاوراته يستعمل لغة الفنانين واصطلاحاتهم وينقدهم نقد الحبير (٣). ويروى القدماء أنه حين قابل سقراط أحرق التمثيليات التي كان قد كتبها وانقطع منذ ذلك الحين إلى الفلسفة (١) ونقل القفطي هذه القصة فقال في أخبار الحكماء: ٥ وكان أفلاطون في قديم يميل إلى الشعر وأخذ منه بحظ متوافر، ثم حضر مجلس سقراط فرآه يذم الشعر وأهله فركه عند ذلك أفلاطون ثم انتقل إلى قول فيثاغورس في الأشياء المعقولة ، فيركه عند ذلك أفلاطون شماعراً، لأن الصورة الفنية للمحاورات لا يمكن أن تصدر إلا عن فنان مطبوع وشاعر أصيل بلغ من شاعريته وأصالته أن أحداً حي اليوم لم يستطع مجاراة هذه المخاورات كم وليس ببغيد أن يهجر الكاتب الشعر

Burnet, Gr. Phil, Thales to Plato, p. 351.

Adam Fox, Plato for Pleasure, p. 3. (7)

Schuhl, Platon et l'art de son temps, p. X-XII. (7)

<sup>( ؛ )</sup> يونض فيلد الرواية القائلة بأن أفلاطون حرق تمثلياته ، ولو أنه يرجح قرضه الشعر انظر Field, Plato and his Cont. p. 5.

فقد قرض طه حسين ومصطفى عبد الرازق وأحمد حسن الزيات الشعر فىصباهم ، ثم عدلوا عنه إلى النثر الأدبى الذى يفوح منه عبير الشعر .

واشتغل من سن الثامنة عشرة حتى الثالثة والعشرين بالحدمة العسكرية كغيره
 من أشراف أثينا ذوى المنزلة والثروة ، فتعلم الفروسية وفنون القتال . ويروى أنه
 اشترك فى الحرب ثلاث مرات مع تناجارا ، ومع كورنثة ، وفى موقعة ديليوم حيث ظفر بوسام الشجاعة .

واتصل فى شبابه بأحد أتباع هرقليطس يسمى أقراطيلوس فتعلم منه المذهب ألم وقليطى، وفهمه على أنه «التغير المتصل». وقد خلد اسم أقراطيلوس في المحاورة المعروفة بهذا الاسم ، وفيها ناقش المذهب ونقده من جهة أن المحسوسات المتغيرة ليست موضوع العلم والمعرفة . ويزعم أوليمبودورس المؤرخ القديم أن أفلاطون اتصل بأقراطيلوس بعد اتصاله بسقراط، وليس هذا مؤكداً .

عمواهم شخصية أثرت فى تفكير أفلاطون هو سقراط. ويذهب هرمودورس أنه يتصل به إلا فى العشرين من عمره. ولكن أفلاطون وهو ابن أخت خرميدس (۱) لا بد أنه عرف سقراط منذ أن وعى ، ولكن ليس من الضرورى أنه كان من جلة أتباعه (۲) . وقد تركنا أفلاطون فى ظلام دامس حين أغفل ذكر نفسه فى الحاوزات ، ذلك أنه لم يذكر نفسه إلا مرتين ، الأولى فى محاورة الدفاع ليحث سقراط مع بعض أصدقائه على قبول دفع الغرامة ، والثانية فى محاورة فيدون حيث يعتذر عن عدم حضوره لمرضه / وكان أفلاطون من جملة أصحاب سقراط وأصدقائه يعتذر عن عدم حضوره لمرضه / وكان أفلاطون من جملة أصحاب سقراط وأصدقائه لأن سقراط لم يكن صاحب مدرسة بالمعنى المفهوم من كلمة و مدرسة » . وقد بين لنا أفلاطون مدى علاقته بأستاذه فى الخطاب السابع الذى أرسله إلى أعوان ديون فى أواخر حياته ، وهو يصف لنا فى ذلك الخطاب طرفاً من حياته الأولى م قال : « حين كنت شابًا توقعت كما يتوقع فى الغالب الشباب أن أشارك فى الحياة العامة العامة

 <sup>(</sup>۱) انظر افتتاح محاورة خرمیدس حیث نری أن سقراط کان وثیق الصلة بخربیدس عام ۴۹۱
 (۲) انظر
 (۲) انظر

للمدينة عندما أبلغ الرشد . وقد شهدت من التطورات في الموقف السياسي السخط العام على الدستور القائم . ثم حدث تغيير أدى إلى استيلاء واحد وخمسين شخصاً على السلطة ، بني عشرة مهم في أثينا ، وأحد عشر في بيرايوس ، ولم تقف سلطتهم على مباشرة الحال في الأسواق فقط بل على العناية بجميع شئون المدينة كذلك . أما الثلاثون الآخرون فكانت لهم على الحميع سلطة مطلقة ، وكان منهم بعض أقربائى وأصدقائى فدعونى إلى الأشتراك معهم باعتبار أن هذه الأعمال من جلة ما يشتغل به أمثالي . . . . ولكني تبينت بعد قليل أن مسلكهم جعل الدستور القديم بالنسبة إلى حكمهم ذهبيًّا . هذا إلى أنهم أرسلوا صديقًى القديم سقراط الذي لا أتردد في القول بأنه أعدل رجل في عصره . . . . . للقبض على مواطن في المدينة . . . . فلما رأيت جميع هذه الأحداث وغيرها من الجرائم التي لا يمكن غض النظرعها اشمأزتنفسي وانسحبت من شرور ذلك الزمان ». ويذكر أفلاطون بعد ذلك كيف رغب بعد سقوط حكومة الثلاثين في المشاركة فى السياسة والحياة العامة لولا أن عمل بعض الحكام على تقديم : «سقراط صديقي وصاحبي إلى المحاكمة بالهام من أفظع الالهامات وأبعدها عن الانطباق على سقراط ، إذ حوكم بتهمة الإلحاد ، وحكم عليه بالموت ، ونفذ الحكم فيه » .

يصور لنا أفلاطون الأحوال السياسية التي ساءت في تلك الأيام وموقفه مها، واشمئزاز نفسه من مفاسدها ، سواء من جهة الحكام أم من جهة القوانين والتقاليد ولم تكن الحال في أثينا أحسن من غيرها من المدن فجميعها في الفساد سواء ، ولذلك فهو يقول : « لن يحلص الجنس البشرى من متاعبه إلا بأن يستولى المشتغلون اشتغالا حقيقيًا بالفلسفة على السلطان السياسي أو بأن يصبح أصحاب السلطان في المدن فلاسفة حقيقيين ». وهذا هو الحور الذي دارت عليه فلسفة أفلاطون وهو العمود الفقرى في مدينته الفاضلة نعنى : الحاكم الفيلسوف أو الفيلسوف الحاكم.

ويصور لنا بعد ذلك صداقته لسقراط ، وصلته به . وتأثير محاكمته في

انصرافه عن السياسة إلى الفلسفة . ومن الواضح أن الهمة التي ألصقت بسقراط لم تكن صحيحة ، وأنه كان يستطيع أن يحسن الدفاع عن نفسه ، وأن يدفع الغرامة ، تكن صحيحة ، وأنه كان يستطيع أن يحسن الدفاع عن نفسه ، وأن يدفع الغرامة ، وأن يهرب من السجن ، ولكنه لم يفعل شيئاً من ذلك ، إذ كان ينبغي أن يموت لأنه كان فيلسوفاً ، ولم يكن للفلاسفة مكان في المدينة (١) . وأين المفر ؟ إما أن يهرب الفيلسوف من الملدينة وجميع المدن في الشرور سواء ، وإما أن يؤثر العزلة الفلسفية ويعيش في برج عادى ، وهذا شيء لا يتفق مع روح سقراط الذي انقطع في حياته لإصلاح الأخلاق والسياسة . ولم يكن سقراط صاحب مذهب معين يعلمه بل صاحب منهج هو الهكم والتوليد، وقد عزا إليه أرسطو أنه صاحب الحد الكلي ومنهج الاستقراء ، ونحن نرى من المحاورات أنه كان يسعى إلى تعريف الفضائل المختلفة كالعدالة والشجاعة والعفة وغيرها ، غير أنه لم يصل إلى نتيجة الفضائل المختلفة كالعدالة والشجاعة والعفة وغيرها ، غير أنه لم يصل إلى نتيجة نهائية ، وهذا مما يميز المحاورات السقراطية عن الأفلاطونية .

وفى أول الا فيدون الا يذكر أفلاطون بضعة عشر نفراً ممن حضروا يوم إعدام سقراط ، وم خاصة تلاميذه أو حلقته ، ومعظمهم من الأجانب عن أثينا ، ومهم أقليدس الميجارى . ومن هؤلاء الأصحاب من أنشأ مدارس أخلاقية فيا بعد مثل أنستينس وأرستيبوس ، واتجهت وجهة أخلاقية محضة . وكان من بينهم سمياس وقيبيس وفيدوناس وهم فيناغوريون وتلاميذ فيلولاوس المشهور . وعن هذا الطريق اطلع أفلاطون على المذهب الفيناغورى، قبل أن يرد من مهله الأصلى في جنوب إيطاليا . ولم يكد ينفذ حكم الإعدام في سقراط حتى هجر أفلاطون أثينا ، وطاف في رحلات كثيرة للدرس والاطلاع .

خ رحل أفلاطون بعد موت سفراط إلى أقليدس فى ميجارا ومكث عنده طويلا. اوكان أقليدس حامل لواء مذهب بارمنيدس وزينون فى ميجارا بحسب رواية شيشرون . وفى محاورة ثيتاتوس يصور لنا أفلاطون كيف كان أقليدس يدون بعض مذكرات عن سقراط الذى أخذ عنه مذهبه فى الحير ، ثم جمع أقليدس

Коуте, р. 99.

بين الحير وبين الواحد على أساس الوجود فى كل منهما ، ولكن يبدو أن أفلاطون ألله و المجهورية انتقد نظرية أقليدس فى الحير ، ويقوم هذا النقد على أن الحير ليس هو الوجود ولا العلم ولكنه علة الوجود والمعرفة (١١) ، ولسنا ندرى على وجه التحديد كم مكث أفلاطون فى ميجارا ، وأكبر الظن أنه عاد قبل سنة ٣٩٥ إلى أثينا ، وفى هذه الأثناء كتب محاوراته الأولى (٢) ، ولو أن بعض الروايات تذهب إلى أنه كتبها فى أواخر حياة سقراط ، وهى رواية نستبعدها .

وقد تواترت الروايات على أنه رحل إلى مصر ، فهذا شيشرون يذكر أنه زارها مما يدل على أن الرواية قديمة وأنها كانت متداولة فى الأكاديمية بعد موت صاحبها بمائمى عام . ويذكر سترابون أنه زار المنزل الذى كان يعيش فيه أفلاطون فى مصر ، وذلك بعد ثليائة عام من موته . وبما يذكر هذه الروايات اهمام أفلاطون بمصر بوجه خاص ، ومعرفته الشيء الكثير عها ، ووصفه لأمور تدل على الرؤية والمعاينة ، مثل آثارها وفنونها ، وفظم التعليم السائدة فيها ، والعلوم التي الشهرت بها وبجاصة الرياضة .

مكث أفلاطون زبناً طويلا في هليوبوليس قاعدة الديانة المصرية والحكمة الملخرة عند الكهنة ، وكانت تقع على مقربة من منفيس، المعروفة اليوم بعين شمس ، حيث كان يوجد معبد الشمس العظيم ، وحيث كان يسكن الكهنة . وفي ذلك المكان الهادئ أرشد سترابون إلى البيت الذي كان يسكن فيه أفلاطون. ولقد تأثر تأثراً عميقاً بتلك الحضارة حتى ليحكى على لسان أحد الكهنة في محاورة طيارس قائلا لصولون : وأيها الإغريق إنما أنتم أطفال » . وأعجب أفلاطون باتصال التقاليد المستمرة على مر الزمان آلافاً من السنين ، وبالنظم الدينية الثابتة التي كانت تحكم الحياة العقلية ، وثبات الأساليب في الموسيقي والفنون . كانت على الحيدة المثل التي نادى بها فها بعد . وأعجب كذلك على الحدد عنه بها فها بعد . وأعجب كذلك

Burnet, p. 232. (1)

بتوارث الحرف ، وسمو الإدارة الحكومية ، والتخصص الواضح فى المهن ، وتقسيم العمل الذى كان يختلف عن المألوف فى أثينا من اشتغال المرء بكل شىء . وراقه كذلك نظام التعليم الإجبارى . وهو يذكر فى القوانين ( ٨١٨ ب ) أن جميع المواطنين يجب أن يتعلموا العلم الرياضى أى الحساب والهندصة والفلك ، وهذا التعليم الإجبارى ممكن ما دام المصريون قد نجحوا فى تعليمها للصبيان فى المدارس، ولهم فى ذلك طريقة عملية كانوا ينهجونها فى تعليم الكسور والقسمة . وليس ببعيد أن يكون أفلاطون قد تعلم اللغة المصرية القديمة ليطلع على هذه الأمور ، أو أن بعض الكهنة كان يعرف اللغة الإغريقية فعرف منه ما يريد الاطلاع عليه . مهما يكن من شىء فهو يتحدث عن الآلفة المصرية حديث الحبير ، فيصف الإله توت وإيزيس وغيرهما من الآلفة (١) .

ثم رحل من مصر إلى قورينا فى شهال أفريقية حيث لتى ثيودورس الرياضى، الذى ذكره أفلاطون فى ثلاثة من محاوراته، وصوره صديقاً لبروتاجوراس.

وتوجه بعد ذلك إلى تارنتوم فى جنوب إيطاليا ، وكانت معقل الفيناغوريين حيث لتي زعيم المدرسة الرياضى أرخيتاس . وكان أرخيتاس فيلسوفاً فيناغورياً ، ورياضيا عظيا، وسياسياً عنكاً ، وقائداً عظها ، أكبر الظن أنه شغل فى مدينته مركزاً شبيهاً بمركز بركليس فى أثينا . وقد أحبه أهل مدينته حتى انتخبوه حاكماً سبع مرات ، وفاز فى الحرب على جيرانه فرفع من قدر مدينته وحفظ لها كرامها، ولزمه حسن الطالع حتى النهاية فغرق فى البحر فى زوبعة عاصفة بنجا بذلك من آلام الشيخوخة . ولا تحتاج شهرته إلى بيان ، فهو أستاذ إيدوكسس الرياضى المشهور الذى النحق فها بعد بالأكاديمية وكان من أبرز علمائها . وقد لعب أرخيناس دوراً كبيراً فى تفكير أفلاطون ، فرأى فيه الصورة العملية للحاكم الفيلسوف ، وأخذ عن مدرسته بحسب رواية شيشرون كل ما يخرج عن مسائل

السلوك والأخلاق ، وهذه المسائل هي خلود النفس والرياضة بفروعها : العدد والهندسة والموسيقي (numeros et geometriam et harmoniam) . وهكذا أشبع أفلاطون رغبته في الاتصال بالفيثاغوريين والارتشاف من مناهل علومهم . وأكبر الظن أنه عن طريقهم عرف « ديون » الذي كانت سنه تبلغ في ذلك الحين حول العشرين (١)

ولكن الروايات القديمة تزعم أن العلة فى ذهاب أفلاطون من إيطاليا الجنوبية إلى صقلية هى مشاهدة ما فيها من براكين . وكان ديونيسوس طاغية سراقوسة قد أسس أقوى مدينة فى العالم الإغريق ، وهناك اتصل أفلاطون بديون الشاب الذى كان ديونيسوس متزوجاً أخته . ونشأت بين ديون وأفلاطون علاقة قوية يصفها فى الخطاب السابع بقوله: وأصبحت صديق ديون الذى كان شابياً فى ذلك الحين ، وأخذت أفضى إليه بما أعتقده وما تحتاج إليه الإنسانية ، ونصحته أن يسلك طبقاً لحلف المبادئ . ولم أتصور قط أنى بذلك كنت أمهد لزوال الاستبداد فى المستقبل . . . وكان ديون سريع القبول لهذه المبادئ ، وعقد العزم على أن يحيا حياة تعنتلف عما كانت عليه الحياة فى صقلية ، وأن يؤثر الخير على اللذة أو حالة من .

وغضب ديونيسيوس على أفلاطون فأمر به أن يباع فى أسواق العبيد ، فاشراه أصدقاؤه وأعادوه إلى أثينا . ويروى فى سبب هذا الغضب أن أفلاطون انتقد سياسة الطاغية وعرَّض به . ويقول إفلوطارخس إن ديون وأصحابه جهزوا سفر أفلاطون على سفينة تحمل فوليس Follis سفير إسبرطة ، ولكن ديونيسيوس أمر إلى فوليس : إما أن يقتل أفلاطون فى الطريق وإما أن يبيعه ، فباعه فى Annikeris

القورينائى كان فى إيجبينا فاشىرىأفلاطون بثلاثين ميناى ، ثم أرسله إلى أثينا . وقبل إن أصدقاء أفلاطون جمعوا هذا المبلغ وأرسلوه إلى أنيقيرس فرفض أن يقبله، واشىرى به البستان الحجاور للأكاديمية <sup>(١)</sup> .

كان ذلك عام ٣٨٧ وقد بلغ أفلاطون الأربعين ، فأسس فى أثينا أول وأقدم جامعة فى العالم ، وهى الأكاديمية التى ظل يشرف عليها عشرين عاماً ، إلى أن دُعى مرة ً أخرى للذهاب إلى صقلية عام ٣٦٧ ق . م .

ذلك أن ديونيسوس الأول كان قد توفى وتولى ابنه ديونيسوس الثانى الذى كان على الرغم من بلوغه الثامنة والعشرين قليل التجربة. وانهز خاله ديون هذه الفرصة فلما أفلاطون يقوم بتعليمه وتحقيق الحلم الذى كان يراوده وهوأن يجعل الحاكم فيلسوفاً. وقبيل أفلاطون الدعوة بعد تردد، أو كما يقول فى الحطاب السابع: وخعلت من نفسى أن أبدو مجرد ربحل ألفاظ لم يحقق أى عمل ، وأن " أبدو إلى وجانب ذلك مستعداً المتضحية بصداقة ديون وصيته وهو الذى كان بلا ريب فى خطر ليس بالقليل ». واسته قبل الفيلسوف كما يروى فلوطارخس استقبالا حافلا وتحرقت قلوب أهل المدينة شوقاً إلى الفلسفة أملاً في إصلاح الأحوال ، وفرشت تكون الهندسة أول ما علمه أفلاطون لديونيسوس لأن الهندسة كانت السبيل عنده لك المائلية ، وأكبر الظن أن أفلاطون شرع يعلمه كذلك مبادئ القانون ، يدخل علينا ». وأكبر الظن أن أفلاطون شرع يعلمه كذلك مبادئ القانون ، وإعادة تنظيم المستعمرات الإغريقية الى عبشت بها الحرب مع قرطاجنة. غير أن ديونيسيوس رفض قبول أى مناقشات فلسفية أو تعلم فى هذه الرحلة . هذا إلى أن

وفى القفطي تَفصيل هذه الروايات مع شيء من الحلط – والميناي عملة أثبينة تساوي مائة درهم .

<sup>(</sup>١) انظر تفصيل هذه الروايات في بلوطارخس وديوجين لايرتوس ، وتلخيصها في Bluck, Plato's Life and Thought, pp. 27-29.

أعداء ديون كانوا يدبرون المكايد له ، وعلى رأسهم المؤرخ فيلستس Philistus فأدخلوا في روع ديونيسيوس أن ديون يريد أن يستحوذ على السلطة لنفسه بأن يقلب الحكم دستوريًّا بتأثير أفلاطون وتعايمه . ونجحت المؤامرات التي أثارت مخاوف الطاغية ، فنفي ديون خارج صقلية وذلك بعد أربعة أشهر من وصول أفلاطون . وتوجه ديون إلى أثينا والتحق بالأكاديمية . ولم يعد أفلاطون آمناً على نفسه فطلب العودة وأجابه ديونيسوس إلى طلبه .

وفي عام ٣٦٢ أرسل ديونيسوس إلى أفلاطون يدعوه إلى الحضور وحده بغير ديون . ووصف أفلاطون شعوره إزاء هذه الرحلة : لم يعد بعد شابئاً ، كما أن وقته وعنايته كان يشغلهما بأمور لا تسمح بهذا السفر ، فضلا عن أنه لم يكن يرتاح للبلاط أو ينتى في ديونيسوس . ولكن ديون أفنعه بالسفر فرحل بصحبة ابن أخته سبيسيبوس . ولم تلبث العلاقات أن ساءت بين الفيلسوف والطاغية ، إذ شرع ديونيسوس يعبث بأملاك ديون فباعها جميعاً . وثار الجند المرتزقة بسبب خفض أجورهم ، وأنهم ديون بالتآمر فحاول ديونيسوس القبض على أحد أعوانه لولا هربه واحتج أفلاطون على ذلك كله ، ثم نقل خارج المدينة وعاش في منزل أرخديموس أسيراً ، وأصبح مهدداً بشغب الجند، فأرسل إلى أرخيتاس سراً ينبثه بموقفه ويرجو المديات هذه خاتمة رحلاته والدليل القاطع على فشل أحلامه الفلسفية ، فعدل خكانت هذه خاتمة رحلاته والدليل القاطع على فشل أحلامه الفلسفية ، فعدل على القراب بسيادة القانون لا بسلطان الفلسفة ، ثم عداً ل المدينة الفاضلة إلى والنوابيس وهي أفضل مدينة تليها .

مهما يكن من شيء فقد جازف أفلاطون بنفسه ، لما جُبلت عليه نفسه من شجاعة ومحبة طاحير . شجاعة ومحبة صادقة لأصدقائه ، مع التفانى فى تحقيق ما يعتقد أنه الحتى والحير . وكان حبًا وكان حبًا للجمال ، فى أسلوبه ، وفى زيه ، وفى كل ما يختاره . ولم يكن زاهداً كما لم يكن مسرفاً ، فهو يحب الطعام والشراب والصحبة الحسنة . ولم يتزوج قط مع أنه مسرفاً ، فهو يحب الطعام والشراب والصحبة الحسنة . ولم يتزوج قط مع أنه

عاش حتى الثمانين ، ولعل ذلك يرجع لا إلى ضعف قواه الجنسية كما يزع بعض المؤرخين ، بل إلى عشقه الفلسفة وانقطاعه انقطاعاً تامًّا لمسائلها ، ومحاولة بلوغ الحق عن طريقها .

#### ٢ ... مؤلفاته

وكيف السبيل إلى معرفة مذهب أفلاطون ؟ قد يقول قائل إن الأمر في غاية البساطة، فقد ترك لنا كثيراً من المؤلفات تسمى المحاورات، وليس علينا إلا أن نظر فيها فنستخلص مها فلسفته. ولكن ليس الأم بهذه البساطة، لأن المحاورات كانت أشبه باللهو الذى دفعه أفلاطون للجمهور، أما الفلسفة الحقة فلم يدويها قط، لأنها لا يمكن أن تدون. يقول في الحطاب السابع ٣٤١: ١ إن فلم أنه بعد أن يتلقى المرء المعونة من مرشد في هذه الدراسات، وبعد الانقطاع بعض الوقت إلى صحبة ذلك المرشد، إذا ببريق من الفهم يضىء النفس..... ولست أعتقد أن الكتب المؤلفة في هذا الباب تفيد الناس أى فائدة، اللهم إلا بالنسبة لعدد قليل عمن يستطيع أن يكشف الحق بنفسه ٥ ونحن نجد في عاوراته مثل هذا التأكيد للانصراف عن كتابة الفلسفة أو تدويها، فقد حدثنا سقراط في فيدروس أن الكتب هي مجرد معين الذاكرة.

لقد كان أفلاطون مخلصاً لأستاذه سقراط الذي أبي التدوين، وسائراً على بهجه وقد ظل يعلم في الأكاديمية أربعين عاماً ، وكان يلتي في أواخر حياته محاضرات في خاية الأهمية عن « الحير »، ولكن ليس لنا سبيل إلى معرفة حقيقة هذه التعالم لأنه رفض كما رأينا أن يكتبها . ذلك أن وظيفة الفلسفة أن تحبى النفوس وأن تصقلها حتى تكشف الحقائق بنفسها من ذات نفسها ، لا أن تأخذ الحقائق عن الفلاسفة وأن تحفظها ، كما أصبحت الفلسفة في العصر المدرسي فجمدت

مهما يكن من شيء فسوف نحاول أن نستشف مذهب أفلاطون الذي كان يدرسه فى الأكاديمية عن طريق تلاميذه الذين رووا لنا بعضه فى كتبهم ، وعلى رأسهم أرسطو الذى تكلم عن المثل ، ونحن نعرف أن أرسطو كان تلميذاً فى الملاصة فترة طويلة ، وكان يعد نفسه أفلاطونيًّا وكثيراً ما يقول : (نحن اللاطونينُ ».

. ومع ذلك فلا حيلة لنا فى استخلاص مذهبه إلا أن نعتمد على المحاورات .

وقد جرى العرف الفلسني قبل سقراط على تأليف الكتب الفلسفية إما نثراً كالحال في المدرسة الأيونية ، وإما شعراً مثل قصائد زينوفان وبارمنيدس وأُنيا دقليس . وكان النَّر الأيوني ملائمًا للموضوعات العلمية التي طرقها فلاسفتهم. وأتخذ بارمنيدس الصورة الشعرية لتنفق مع جلال الميتافيزيقا العميقة التي خاض فُهما ، أو لأن جمال النظم يضني على البحث طلاوة " ويجعل الفلسفة سائغة ، أو لأن الفلسفة وحيّ إلهي لا يليق أن يصاغ إلا شعراً (١١) . ولم يصطنع أفلاطون النّر ولا الشعر، ولكنه ابتدع صورة ً فنية فريدة في بابها لا هي بالنَّر الحالص ولا هي بالشعر المحض ، يحس القارئ في قراءتها بلذة كبيرة بل بمنعة عظيمة . وإنما جاءت هذه الصورة الفنية من هيئة الحوار الذي يجرى في مكان معين ، وزمان معين ، ويدوربين شخصيات معروفة برهمها أفلاطون بريشة قلمية أروع من ريشة المصور بالألوان ، مثال ذلك شخصية ألقبيادس في محاورة المأدية وكيف صوَّره أفلاطون مسرفاً في الشراب بهابل على سقراط ، أو الصور المختلفة : الني رسمها لسقراط في شتى محاوراته (٢) . هذه الحياة هي الني أضفت على المحاورات الروح الفنية ، ويقال إنها كانت تمثل فيزمان شيشر ون (٣) . حقًّا إنها لا تصلح للتمثيل على خشبة المسرح ، ولكما كانت تقرأ في زمان أفلاطون بصوت عال ، وكان السامعون يجدون لذة كبيرة في سماعها . ذلك أن المحاورات ضربٌ من المأساة الفكرية تجد فيها الصراع بين الشخصيات وبين الأفكار ، بين سقراط وغيره المعاصرين له ومن السفسطائيين بوجه خاص ، وكانوا من أعظم من أنجبهم

<sup>(</sup>١) انظر أحمد فؤاد الأهواني ، فجر الفلسفة اليونانية ، ص ١٢٨ – ١٢٩ .

<sup>(</sup>٢) ارجع إلى النصوص الموجودة في آخر هذا الكتاب لترى فيها مُعوذج الحوار .

<sup>(</sup>٣) انظر : كواريه، في كتابه مدخل إلى قراءة أفلاطون ص ٢٥.

التاريخ ذلاقة لسان وعمق تفكير وسحر خطابة مثل جورجياس وبروتا جوراس ، وكانت لهم آراء فى غاية السمو والدقة والعمق تنصل بالمشكلات الى تعرض لكل من ينظر في طبيعة المجتمع كالدين والفن والأخلاق واللغة ، وهيمشكلات لا نزال تعرض لنا إلى اليوم وننعم فيها النظر كما أنعم أفلاطون فيها نظره، كالعدالة والعفةُ والحب والصداقة وغير ذلك مزالأمور الإنسانية الى يختلف الناس عليها ما داموا أحياء ، وما دامت طبائعهم مختلفة . ولما كانت المحاورات تعرض هذه الوجهات المتقابلة من النظر ، فإنها تحتاج إلى حكام عدول يفصلون في هذه القضايا الفكرية . وترجع براعة أفلاطون إلى أنه أشرك القارئ أو السامع معه في هذه المحاورات، كالحال عماماً في المأساة التي عمثل على المسرح، ويشترك في الحكم عليها الجمهور الذي ينفرج عليها ، إذ لا تَمْ أَرَكَانَ التَمْيَلَيْةَ إلا بالجمهور الذي يشاهدها (١). كذلك الحال في المحاورات ، فالجمهور الذي يقرؤها ويسمعها ركن " هام يساهم فيها ، لأنه يفكر مع كاتبها الذي ترك الأفكار في معظم المحاورات تجرى دون أن يصل فيها إلى نتيجة، حيى يتيح للقارئ بعد أن تشتعل فى نفسه نار المعرفة أن يفكر لنفسه ، وأن يخرج من التقابل الموجود إلى نتيجة يطمئن إليها ويرتضيها . وهذا هو السر في أننا نجدً في قراءة أفلاطون حتى اليوم لذة ً ومتعة ، لأن موقفنا من المحاورات ليس سلبيًّا ، وليست عقولنا بإزائها كالشمع الذي يطبع عليه المعلومات وتسجل الأفكار ، بل نشترك في استخراج الحقائقُ التي يترك أفلاطون لنا بابها مفتوحاً .

هذه المجموعة من المحاورات التي تعالج الفضائل الأخلاقية بوجه خاص وتحاول أن تصل مها إلى تعريف دون أن توفق هي التي اصطلح المؤرخون على تسميها بالمحاورات السقراطية ، أي تلك التي كتبها أفلاطون في شبابه حاكياً فيها آراء سقراط . وهنا نعرض لمشكلة غريبة ينبغي أن نقطع فيها برأى منذ أول الأمر ،

<sup>(</sup>١) كواريه ص ٢٧.

تلك أن جميع المحاورات تجرى على لسان سقراط لا على لسان أفلاطون ، ما عدا عاورة « القوانين » التى ألفها كما هو ثابت فى أواخر حياته . فهل الآراء التى يبسطها أفلاطون هى لسقراط ، أو أنه اتخله ستاراً يحنى وراءه آراءه هو ، بحيث لا يكون سقراط سوى « قناع » (۱) يستر وجه أفلاطون ؟ أو أن بعض هذه الآراء سقراطي و بعضها أفلاطوني؟ ولأمر ما اختلى أفلاطون وراء شخص سقراط وجعله بوقاً له ؟ هذه المشكلات كانت موضع جدل كبير بين المؤرخين منذ القرن الماضى ، واختلفوا بشأنها اختلافاً عظيماً . فبعضهم يذهب إلى أن قدراً كبيراً من المحاورات سقراطي حتى لينسب له نظرية المثل كما فعل « برنت » ؛ وبعضهم يغالى فيزعم أن سقراط لم يكن صاحب مذهب أصلاً ، ولا كان فيلسوقاً بل مصلحاً أخلاقياً وملهماً للشباب . وحتى إذا فرضنا أن الآراء هي حقاً في المقراط ، فإن أفلاطون قد ضيع معالمها حين عرضها في هذا الثوب الفي ، وصاغها في نسيج نفسه كأى فنان أصيل يرسم لوحة عن الطبيعة فلا يحاكي وصاغها في نسيج نفسه كأى فنان أصيل يرسم لوحة عن الطبيعة فلا يحاكي

ويبقى بعد ذلك أن نجيب عن السؤال الذى أثرناه من قبل ، وهو العلة الى من أجلها آثر أفلاطون أن يجنعى وراءه شخصية سقراط . ونحسب أن الجواب عن ذلك يسير إذا وضعنا أمام أعيننا الظروف التاريخية الى كان يعيش فيها أفلاطون فى ذلك الوقت . فقد عرفنا أن جاعة من المفكرين والساسة والشعراء لم تعجيم صيحة سقراط الى كانت تدعو إلى الحق ، فدبروا له ذلك الاتهام الذي انتي بالحكم عليه بالإعدام . فانتصرت السفسطة على الفلسفة ، وتغلب الحزب الذي يبغى المال والسلطان وزينة الحياة الدنيا على الحزب — وهو قليل — الذي ينشد العلم والحق والعدل والحير والحياة الآخرة . وهاجر أفلاطون ، وغاب عن ينشد العلم ورحت سقراط اثنى عشر عاماً ثم عاد ليجد الحال كما كانت عليه ،

<sup>(</sup>١) انظر نظرية تيلور في كتابه عن سقراط : N.E. Taylor, Socrates, London, 1932. ومناشئته للآراء المختلفة حول الموضوع .

فهناك طلاب المال والسلطان من أى سبيل ، وهناك من يمثل هذه النزعة ويعلمها للناس وهم السفسطائيون ، وقد هبطت منزلتهم عن منزلة الرعيل الأول من أمثال جورجياس وبروتاجوراس . ولكن كان قد ظهر على المسرح شخصية جديدة تمثل نزعتهم أقوى تمثيل ، ذلك هو إيسقراط . Isokrates . الذى افتتح مدرسة لتعليم الخطابة قبل افتتاح الأكاديمية ببضع سنين .

كان إيسقراط سفسطائيًا أصيلا وخليفة لكبارهم المشهورين ولاغرو فقد كان تلميذاً لبروتاجوراس وبروديقوس ، وعلى الأخص لجورجياس الذي كان يتبع منهجه ومذهبه فى السياسة والأخلاق ويعلم مثله « فن الكلام » ، وكان يتناول أجراً كبيراً على التعلم . ومن الطريف أنه كان بطلق لفظ السفسطائى على سقراط وتلاميذه ومنهم أفلاطون ، وله فى ذلك كتاب يسمى « ضد السفسطائيين» أما تعاليمه هو فكان يسميها فلسفة ً. وكان ببني هجومه على سقراط وأفلاطون وأصحابهما على أساس أنهم « نظريون » لا قيمة لأفكارهم في الحياة العملية . ولا غرو فإن فلسفة سقراط تبغى التعالى ، ومذهب أفلاطون يقوم على المثل التي لا تنحقق على هذه الأرض . ولم يسكت أفلاطون على هذا الهجوم فكتب محاورة بروتاجوراس يغمز فيها تعلم إيسقراط الذى لا يقوم على المعرفة ، وكتب « جورجياس » ليهدم بها مدرسة إيسقراط . ويذهب بعض المؤرخين في الوقت الحاضر إلى أن محاورة ( فيدروس ) التي كتبت حول عام ٣٧٠ هي أصرح وأقوى ما وجهه أفلاطون ضد مهج إيسقراط فى التعليم القائم على كتابة موضوعات عن لحب وخلافه لتدريب الشباب باعتبارها نماذج تحتذى <sup>(۱)</sup> . وقد قررنا من قبل رأى أفلاطون في أن الفلسفة الصحيحة لا تدون ، ولكنها تدور في نفس صاحبها عن طريق الجدل ، على أن « برنت » (٢) وله منزلته في البحث يرى أن أفلاطون وإيسقراط كانا صديقين ، ويعتمد على الصورة التي يرسمها أفلاطون له في

<sup>(</sup>١) أرجم إلى الفصل الحاص عن النفس من هذا الكتاب.

Burnet, Thales to Plate, p. 216.

<sup>(</sup>۲) فيدروس ۲۲۷

فيدروس ، مع أن هذه الصورة غمزٌ أدبى مؤدب فى منافسه . يقول أفلاطون على لسان سقراط :

و لا يزال إسقراط صغير السن با فيدروس ، ومع ذلك فسأخبرك عما أتنبا له أن يكون . . . إنى أظن أنه بمقدار ما عنده من مواهب أقلد على أمور أسمى من مقالات ليسياس ، وأحسب أن طبعه أشرف . فلا غرابة أنه مع تقدمه فى السن حتى إذا ألف مقالات كالتى يشتغل بها الآن ، فإنه يجعل كل من كانت صناعته كتابة المقالات يبدو كالطفل بالنسبة إليه . ولا غرابة كذلك أنه لا يقنع بأداء هذه الأعمال فيسوقه دافع إلهى إلى أمور أقدس وأسمى . حقاً يا صديقى فيدروس قد وهبت الطبيعة ذلك الرجل محبة الحكمة »(١) .

وأول غمزة في هذه الصورة هي التعريض بصناعة إسقراط في شبابه ، حيث كان يتكسب من كتابة المقالات والعرائض على أبواب المحاكم . والغمزة الثانية أن إسقراط حتى بعد افتتاحه المدرسة لم يتخل عن طريقته في التعليم وهي كتابة المقالات لتكون نماذج للطلاب . أما أن يكون أقدر من ليسياس وأبرح منه فهذه قضية أخرى . ولكنه على أي حال لم يحقق روح الفلسفة الصحيحة وهي طلب الحق ، وكان يعلم الحطابة يبغي بها التغلب على الحصم والاعباد على بريق اللغة وذلاقة اللسان والتمويه على السامعين. ويقال إن أرسطو في الوقت الذي كان يطلب العلم في الأكاديمية كان يلقي دروساً في الخطابة يعارض بها مدرسة إسقراط ، ويعتمد في التأثير على قوة المنطق وتسلسل الفكر وكشف وجه الحق . والسقراط ، ويعتمد في التأثير على قوة المنطق وتسلسل الفكر وكشف وجه الحق . فالمنافسة لم تكن بين شخص أفلاطون وشخص إيسقراط بمقدار ما كانت منافسة بين مدرستين متعارضتين .

صفوة القول كان أفلاطون هو الذى حمل لواء الثورة على التقافة السائدة بعد سقراط ، فهاجم أبواق تلك الثقافة ، وهم السفسطائيون ، فى أشخاص الذين عاصروا سقراط وفى الرعيل الثانى الذى خلفهم وكان أبرزهم هو إيسقراط .

<sup>(</sup>۱) فيلروس ص ۲۷۹.

ونستطيع أن نقول إن المحاورات السقراطية كانت كلها تهدف إلى بيان هذه النزعة ، وإلى الدفاع عن سقراط وطريقته وتبرير معارضته لأهل زمانه وتقاليدهم وإلى الرد على المدارس الفكرية المخالفة . فهذه المحاورات أشبه بتمثيليات أرستوفان التي كانت تهدف إلى نقد المجتمع وتقاليده . ثم بعد ذلك نجد محاورات أفلاطونية يعرض فيها مذهبه وحلوله لمشكلات العصر وإصلاح المدينة من جميع نواحيها سياسية كانت أم ثقافية أم فنية . وهذه تبدأ بالجمهورية وتنهى بالقوانين . هذه نظرة عامة على المحاورات وسبب تأليفها بوجه الإجمال . فإذا نزلنا إلى التفاصيل وأزدنا أن نميز فيها بين الصحيح والمنتحل ، وأن نرتبها ترتباً زمنياً وجدنا الباحثين مختلفين على ذلك أعظم الحلاف ، سواء في صحة بعضها أو في زمان تألفها .

وبين أيدينا الآن ٣٦ محاورة لأفلاطون بما فيها ٥ الرسائل ٥ المى تعد محاورة يختمون بها مؤلفاته . وقد رتبت هذه المحاورات منذ القرن الأول المسيح ، أو قبل ذلك بقليل ، فى رابوعات Tetralogies أى إلى مجموعات كل منها تشمل أربع محاورات . وكانت المجموعة الأولى تشمل المحاورات التى تدور حول محاكمة سقراط واتبهامه ودفاعه وسجنه ثم تناوله السم ، ولذلك كانترابع هذه المجموعة هى و فيدون ٥ . ويروى ديوجينس لايرتوس أنه كانت ثمة محاولة لترتيب المحاورات في مجموعات ثلاثية ثم محدل عن ذلك . وكان القدماء يرتبون المحاورات ذلك الترتيب بالنظر إلى هيئة المحاورة وإلى طبيعة الموضوع الذي تعالجه .

ومنذ أوائل القرن التاسع عشر أخذ العلماء ببحثون بطريقة جديدة . فاتخذ شلير ماخر ( ١٨٠٤) الصورة الفنية للمحاورة . لا هيئة التأليف . معياراً لترتيب المحاورات . لأن هذه الصورة الدراماتيكية بوجه خاص تلائم فلسفة أفلاطون الجدلية الدائمة البحث عن الحقيقة . ذلك أن أفلاطون آثر أن يقدم الفلسفة في صورة من الحياة ومن الحركة الجدلية أكثر من تقديمها في صورة مذهب نهائي كامل . واستخرج شلير ماخر من أجل ذلك إشارات أفلاطون إلى معاصريه ، وبن اتصال مذهبه بالحياة الفلسفية في عصره . ثم نحا هرهان ( ١٨٣٩) نحواً

آخر هو تتبع تطور فكر أفلاطون وبيان زمان تأليفها . ولكن الباحثين اختلفوا بعد النظر إلى مضمون المحاورات اختلافاً كبيراً بشأنها . وأخيراً ظهر لويس كامبل ( ١٨٦٧ ) فاتبع المهج الفيلولوجي ، واعتمد على محاورة القوانين ، التي من الثابت أنها آخر ما ألف في حياته ، ولاحظ ما فيها من خصائص أسلوبية ، وقد لزمت هذه اللوازم أفلاطون في شيخوخته ، واستطاع من هذه الموازنة معرفة عاورات الشيخوخة . ثم انتقل اهمام الباحثين إلى المحاورات الجدلية وهي برمنيدس، والسوفسطائي والسياسي ، وهذه كتبها في أواخر حياته حين كان أفلاطون يحاول تعديل فلسفته .

ثم انقسم العلماء بصدد مذهب أفلاطون إلى ثلاثة أقسام، قسم يتبع رأى أرسطو الذى يعد نظرية المثل لب فلسفة أفلاطون ، وقسم يرى أن محاورات الشيخوخة تدل على عدول أفلاطون عن فلسفته فى الشباب والكهولة . وفريق ثالث يذهب إلى أن فلسفة أفلاطون سواء فى شبابه أم فى شيخوخته إن هى إلا مهج ، أو هى أسلوب فى الحياة .

وعلى الرغم من هذه الأبحاث كلها فلا يزال الخلاف قائماً حول زمان تأليف المحاورات، ويذهب بعض العلماء إلى أن أفلاطون كتب إيون وهبياس الصغرى وبروتاجوراس قبل وفاة سقراط . هذا إلى أن إيون من المحاورات التي يشك بعض الباحثين في صحة صدورها عن أفلاطون .

ونكتنى بهذا القدر الذى ذكرناه حول المحاورات ، ونحسب أن القارئ غير المتخصص قد عرف مقدار الجدل الدائر حول صحة المحاورات وترتيبها . وسنقدم قائمة بأربعة ترتيبات عن تيلور وبرييه ومجموعة بوديه ومجموعة لوب . ثم نقدم قائمة أخرى لجماعة من المختصين . ونلاحظ أن إميل برييه ، الذى نتحدث عنه بوجه خاص لشهرته فى مصر ولطلاب الفلسفة باللغة الفرنسية يقسم المحاورات إلى ست مراحل ، الأولى قبل موت سقراط أو بعد موته مباشرة ، والثانية قبل افتتاح المدرسة ، والرابعة تصوير سقراط ، والخامسة الجدل ، والسادسة هى الأخيرة . ونلاحظ ملاحظة أخرى وهى أن الكتاب الأول

من الجمهورية جاء فى المرحلة الأولى ، وباقى الكتاب جاء فى المرحلة الثالثة بعد افتتاح المدرسة . ونلاحظ ملاحظة ثالثة وهى أن محاورة فيلابوس سقطت عفواً من تصنيفه .

ونشرة جيوم بوديه Guillaume Bude بالفرنسية هي النشرة الكاملة للمحاورات وتضع النص اليوناني في صفحة والترجمة الفرنسية في الصفحة المقابلة . وذكر موريس كروازيه في مقدمة الجزء الأول أنه رتب المحاورات على أساس تطور فلسفة أفلاطون ، والرجوع إلى الأحداث التي يذكرها في المحاورات ، وعلاقة بعضها ببعضها الآخر ، واشتراكها في بعض الحصائص كالأسلوب واللغة . وهي نشرة كاملة ما عدا الجزء الثالث من القوانين فهو تحت الطبع . أما نشرة لوب Loeb الإنجليزية التي تثبت النص اليوناني كذلك ، فلا تعرف على أي أساس رتبت المحاورات .

أما المحاورات المنتحلة فهي كما يأتى نقلا عن تيلور :

۱ ــ ألقبيادس الثانية Alcibiades II

Hipparchus حيبارخوس - Y

۳ ـــ المحبون Amatores

\$ - ثياجيس Theages

o ... قليطوفون Clitophon

۳ – مینوس Minos

٧ ــ ألقبيادس الأولى Alcibiades I

Epistles الحطايات A

أما المحاورات السنة الأولى فقطوع بانتحالها من جمهرة الباحثين ، وأما المحبورات السنة الأولى عليهما منقسم . مثال ذلك جويت Jowett فإنه قد ترجمها في مجموعته وعدها صحيحة . وأما الحطابات فمها صحيح ومها منتحل، والمقطوع به أن الحطاب السابع صحيح . وكذلك يوجد باحثون يشكون في المحلورات الآتية وهي : إيون ، منكسيوس ، هبياس الكبرى ، ملحق القوانين .

#### قائمة بترتيب المحاورات وموضوعها وزمان الحوار بالتقريب

|              | <del></del>     |                 |             |                       |               |     |
|--------------|-----------------|-----------------|-------------|-----------------------|---------------|-----|
| ترتیب لوب    | ترتيب بوديه     | ترتیب برییه     | زمان الحوار | موضوع المحاورة        | ترتيب تيلور   |     |
| أوطيفر ون    | حبياس الصغرى    | بر وتاجوارس     | 173         |                       | هبياس الكبرى  | -   |
| الدفاع       | ألفبيادس الأولى | إيون            | £ 7 V       | في الحق والباطل       | هياس الصغرى   | ۲   |
| أقريطون      | الدفاع          | الدفاع          | 1.0         | فی شعر ہومیر وس       | إيون          | ۲   |
| فيدون        | أوطيفرون        | أقر يطون        | 444         | خطبة رثاء             | منكسينوس      | Ł   |
| فيدروس       | أقريطون         | أوطيفر ون       | 177         | فى المفة              | خرميدس        | ه ا |
| ثيتاتوس      | هبياس الكبرى    | خرميدس          | 9 177       | في الشجاعة            | لأخس          | ٦   |
| السوفسطاأي   | خرميدس          | لاخس            | 9 2 7 7     | في الصداقة            | لييس          | ١v  |
| السياسى      | لاخس            | ليسيس           | 9 2 4 7 .   | في اللغة              | أقراطيلوس     | ٨   |
| فيلابوس      | لِسيس           | هبياس الكبرى    | 171         | فى الحياة الفلسفية    | أوثيديموس     | ١٩  |
| إيون         | بروتاجوراش      | هبياس الصفرى    | 177         | في الأخلاق السياسية   | جورجياس       | ١٠. |
| لاخس         | جورجياس         | ألفبيادس الأولى | 1.7         | في أن العلم تذكر      | مينون         | 11  |
| بروجوراس     | مينون           | جورجياش         | 799         | في التقوي             | أوطيفر ون     | ١٢  |
| منكمينوس     | فيدون           | مينون           | 799         | دفاع سقراط            | الدفاع        | ١٣  |
| أوثيديموس    | المأدبة         | منكسيون         | 799         | الخضوع لقوانين الدولة | أقريطون       | 12  |
| ليسيس        | فيدر وس         | أوثيديموس       | 744         | فى خلود النفس         | فيدون         | ۱٥  |
| المأدبة      | إيون            | الجمهورية       | \$10        | فى الحب               | المأدبة       | ١٦  |
| جورجياس      | منكسينوس        | فيلون           | ٤٣٥         | في السفسطائيين        | بر وتاجوارس   | ۱۷  |
| أقراطيلوس    | أرثيد بموس      | المأدبة         | 173         | في المدينة الفاضلة –  | الجمهورية     | ۱۸  |
| بارمنيدس     | أقراطيلوس       | فيلروس          | بين٤٠٤،٤١١  | في البلاغة            | فيدروس        | 11  |
| حيباس الكبرى | الجمهورية       | أقراطيلوس       | 799         | فظرية المعرفة         | ثيتانوس       | ۲٠  |
| هبياس الصغرى | بارمنيدس        | ثيتاتوس         | ţ۵٠         | في المنطق             | بارميندس      | ۲١  |
| طيماوس       | ثيناتوس         | بارمنيدس        | 799         | فى التعريفات          | السوفسطائي    | 77  |
| أقريثياس     | السوفسطائى      | السوفسطائى      | 799         | وظيفة السياسي         | السياسى       | 77  |
| قليطوفون     | السياسى         | السياسي         | 173         | فى اللذة والخير       | فيلابوس       | 7 8 |
| منكسينوس     | فيلابوس         | طياوس           | 173         | في اصل العالم         | طياوس         | ۲0  |
| الرساتل      | طيماوس          | أقريثياس        | 271         | في أصل الإنسان        | أقر يثياس     | 77  |
| الجمهورية    | أقريثياس        | القوانين        | ?           | فى تنظيم المدينة      | القوانين      | ۲۷  |
| القوانين     | القوانين        | ملحق القوانين   | ۴.          | ملحقر ياضيالقوانين    | ملحق القوانين | 44  |

قائمة بترتيب بعض المختصين (١) Arnim, Lutoslawski, Raeder, Ritter, Wilamowitz.

| مختصر ا <sub>"</sub> م<br>المحاورة باللغة<br>الإنجليزية | ترتیب<br>ولاموفیز | ترتیب ریتر   | ترقيب ريدر    | ترتيب ليتوسلافسكي | ترتيب أو رنيم   |     |
|---------------------------------------------------------|-------------------|--------------|---------------|-------------------|-----------------|-----|
| Ion                                                     | إيون              | هبياس الصغرى | الدفاع        | الدفاع            | _               | 7   |
| Hipp. Mi.                                               | هبياس الصغوى      | -            | إيون          | -                 | إيون            | ۲   |
| Prot.                                                   | بروتاجوراس        | لاخس         | هبياس الصفرى  | - `               | بر وتاجوارس     | ۲   |
| Apol.                                                   | الدفاع            | بروتاجواس    | لاخس          | أوطيفر ون         | لاخس            | ŧ   |
| Crit.                                                   | أقريطون           | خرميدس       | خرميدس        | أقريطون           | الجمهورية (أول) | ۰   |
| Lach.                                                   | لاخس              | أوطيفرون     | أقريطون       | خرميدس            | ليسيس           | ٦   |
| Hipp.Ma.                                                | _                 | الدفاع       | حبياسالكبرى   | -                 | خرميدس          | l v |
| Lysis                                                   | ليسيس             | أقريطون      | بر وتاجوارس   | لاخس              | أوطيفرون        | ٨   |
| Charm.                                                  | خرميدس            | جورجياس      | جورجياس       | بر وتاجو راس      | أوثيد بموس      | ١ ، |
| Euthyph,                                                | أوطيفرون          | هبياس الكبرى | منكسينوس      | _                 | جورجياس         | ١٠  |
| Gorg.                                                   | جورجياس           | أوثيد بموس   | أوطيفرون      | مينون             | مينون           | 11  |
| Menex.                                                  | منكسينوس          | أقراطيلوس    | مينون         | أوثيديموس         | هبياس الصغرى    | ۱۲  |
| Meno.                                                   | مينون             | مينون        | أوثيد موس     | جورجياس           | أقراطيلوس       | ۱۳  |
| Crat.                                                   | أقراطيلوس         | منكسينوس     | أقراطيلوس     | الجمهورية (أول)   | المأدبة         | ١٤  |
| Euthyd.                                                 | أوثيديموس         | لييس         | ليسيس         | أقراطيلوس         | هيبلس الكبرى    | 10  |
| Phaedo.                                                 | فيدون             | المأدبة      | المأدبة       | المأدبة           | فيدون           | 17  |
| Symp.                                                   | المأدبة           | فيدون        | فيدون         | فيدون             | أقريطون         | 17  |
| Rep.                                                    | الجمهورية         | الجمهورية    | الجمهورية     | الجمهورية(۲–۱۰)   | الجمهورية(۲–۱۰) | 1 / |
| haedr.                                                  | فيدروس            | فيدروس       | فيدروس        | فيدروس            | أثياتوس         | 11  |
| Parm.                                                   | ثيتاتوس           | ثيتاتوس      | ثيتاتوس       | ثيتاتوس           | بارمنيدس        | ۲.  |
| Theaet.                                                 | ثيتاتوس           | بارمنيدس     | بارمنيدس      | بارمنيدس          | فيدرُوس         | 41  |
| Soph.                                                   | السوفسطالى        | السوقسطائى   | السوفسطائى    | السوقسطائن        | السوفسطاأى      | * * |
| PoL                                                     | السياسى           | السياسى      | السياسى       | السياسى           | السياسى         | **  |
| Tim.                                                    | طياوس             | طياوس        | فيلابوس       | فيلابوس           | فيلابوس         | 7 1 |
| Critias.                                                | أقريتياس          | أقريتياس     | طياوس         | طياوس             | -               | ۲0  |
| Phil,                                                   | فيلايوس           | فيلايوس      | أقريتياس      | أقريتياس          | -               | 77  |
| Laws.                                                   | القوانين          | القوانين     | القوانين      | القوانين          | القوانين        | **  |
| Epin                                                    |                   |              | ملحق القوانين |                   |                 | 44  |

### ٣ \_ الأكاديمية

عاد أفلاطون من رحلاته سنة ٣٨٧ ق . م وقد امتلاً رغبة أفي افتتاح مدرسة فلسفية أرقى نظامها ومناهجها من تلك المدارس التي شهدها مثل مدرسة أقليدس في ميجارا ، ومدرسة أرخيتاس في تارنتوم . ولا بد أن مدرسة إيسقراط في أثينا قد بلغته وهو في صقلية ، وكانت تلك الملرسة رافعة علم السفسطائيين الذين عارضهم سقراط ووقف حياته على حرب تعاليمهم ، وورث أفلاطون عنه هذه المعارضة ، وعقد العزم على المضى فيها إلى الهاية ، فاختار الممدرسة الجديدة مكاناً كان سقراط يعلم فيه أصحابه من الشباب ، وقد وصفه أفلاطون في افتتاح عاورة « فيدروس » . يقع ذلك المكان خارج أسؤار أثينا على مقربة من الباب الغربي ، حيث يؤدى طريق تحف به من الجانبين تماثيل العظماء ومهم بركليس المكان فيقال » أكاديمية إلى بستان كان ملكاً للبطل أكاديموس ، وإليه يُنسب المكان فيقال » أكاديمية فيدروس بقوله : « ما أسعدنى اليوم أن أجيء حافى القدمين — وأنت يا سقراط فيحن نعرف أنك لا تنتعل أبداً — فأيسر ما نفعل أن نخوض في الماء المجرى فنحن نعرف أنك لا تنتعل أبداً — فأيسر ما نفعل أن نخوض في الماء المجرى بأقدامنا ، وسنجد ذلك لذيذاً في هذا الوقت من العام وهذه اللحظة من الهار .

ستمراط: فلنتقدم إذن ، ولنبحث في الوقت نفسه عن مقعد .

فيدروس: ألا ترى هذه الشجرة الباسقة هناك؟

ستمراط: بكل تأكيد.

فيدروس : حسناً ، سنجد عندها ظلا ظليلا ونسيا عليلا ، وحشيشاً نقعد عليه . أو إذا شئت نرقد فوقه . . . »

كان المكان إلى ذلك مقدساً ، فقد وهب للإلهة أثينة ، وأقيم فيه معبد لها ، تحف به أحراج شجر الزيتون الذي كان يمنح زيته للفائزين في أعياد الباناثيناي هذا إلى ملعب رياضي كان القائد الأثنيي قيمون Kimon (٥١٧ – ٤٤٩) قد أنشأه . وفي ذلك المكان المقدس اشهري أفلاطون قطعة من الأرض وسط بستان ، فيها بيت أصبح مقر المدرسة، وأقام فيه، وكان يدرس لتلاميذه . وظلت المدرسة خارج أسوار المدينة حتى حاصرها سللا سنة ٨٦ ق . م فنقلت داخل المدينة واستمرت بها حتى أغلق الإمبراطور جستنيان الأكاديمية سنة ٥٢٩ وطرد فلاسفها .

كانت المدرسة أشبه بفرقة دينية Thiasos ، لها معبد وهب لربات الفنون ويقدم لما الأضحية فى أوقات معلومة وبوجه خاص « هرمس » إله الحكمة ، ويعيش الأعضاء معيشة مشتركة ، وعلى رأسهم أفلاطون ، صاحب المدرسة ومالك الأرض . وكانت رياسة المدرسة تنتقل بالموصية من رئيس إلى آخر ، ثم أصبحت الرياسة فها بعد بالانتخاب السرى من جميع أعضاء المدرسة .

ولم يُعرف عن أفلاطون أنه كان يتناول أجراً على التعليم ، وذلك على خلاف إسقراط الذى لم يكن له مصدر للرزق خلاف الأجور العالية التى يقتضيها من الطلبة . مهما يكن من شيء فلا بد لكل مؤسسة من مال تعتمد عليه في بقائها ، واعتمدت الأكاديمية على هبات الأغنياء كالمال الذى دفعه ديون ، وعلى إعانات اختيارية من الطلبة القادرين ؛ وعلى أى حال لم تكن الأجور فادحة ، إذا كان ثمة أجور . ووفد إلى الأكاديمية التلاميذ من كل مكان تجتذبهم شخصية أفلاطون ، بعضهم يدرس العلوم ومعظمهم يدرس العلوم السياسية . وفرض على المدرسة نظام خاص أصبح من جملة تقاليدها في الزي ، وتصفيف الشعر وقلنسوات الرأس ، واصطحاب العصا ، مع آداب تختص بالمائدة وقواعد الشراب . على الجملة كان التلاميذ يمتازون بالأناقة والرشاقة .

أما المحاضرات فكانت ُتلقى فى أروقة حيث يجلس المحاضر فوق كرسى عال وحوله أراثك من الحجر . وكان من المألوف التباحث مع الأستاذ وهو يمشى ، كما هو معروف عن سقراط، وكما اشتهر عن أرسطو الذى سميت مدرسته بالمثائين ، ولم يكن أفلاطون يحاضر من مذكرات مدونة ، ولو أن بعض التلاميذ كانوا يقيدون عنه مذكرات بمقدار ما يستطيعون ، مثل محاضراته في ﴿ الحير ﴾ . ومع ذلك فأفلاطون يقول في الحطاب السابع (١) إنه لم يدون عن هذا الموضوع شيئًا ولن يدون ، وأنه لو عرف أن موضوع الحير يمكن أن يكتب لكان أولَّى من يكتبه . ذلك أن معنى الفلسفة عنده هو صياغة النصس صياغة جديدة وتحويلها نحو المثل العليا وخدمة الإنسانية . ولن يكون الإنسان فيلسوفا على الحقيقة إلا إذا كانت الأفكار نابعة من صميم نفسه ، معبرة عن اعتقاده ، أما إذا ردد صدى غيره فلن يكون فيلسوفاً ، وأن تكون ثمة فلسفة . وفي كلام أفلاطون فى الرسالة السابعة تحذيرٌ لمن يؤول فلسفته، وكان يعلم أن بعض تلاميذه ينقلون عنه ويذيعون آراءه ، ولم يرض عن ذلك . ويذهب أرسطو إلى أن جميع من استمع إلى محاضراته في الحير قد تأثر إلى الأعماق ، وكان السامعون يتوقعون جديداً عن الأمور الفاضلة فإذا بهم لا يسمعون إلا فلكاً وحساباً وكلاماً عن الواحد والمحدود وغير ذلك. ويحكى سمبلقيوس أن أرسطو وسبيسيبوس وزينقراط قد نشر وا مذكراتهم عن هذه المحاضرات. ومما يدل على أن أفلاطون لم يكتب محاضراته إشارة أرسطو إلى التعاليم السهاعية أو غير المكتوبة ، وذلك لأن أفلاطون لم يكن يعتقد في جدوي الكتب التي تبحث في الأمور الجدية .

صفوة القول؛ تميزت الأكاديمية عن مدرسة إيسقراط التي نجحت في تخريج عدد من المؤرخين والأدباء من ذوى الفصاحة والبلاغة . أما الأكاديمية فكانت مدرسة لتحكام طبقاً لنظرية أفلاطون المشهورة في الحاكم الفيلسوف . وكان أهل الملن يلجأون للأكاديمية يطلبون رأيها في التشريع ، كما فعل أبا منونداس صاحب ليسيس عندما طلب تشريعاً لمدينة ميجالوبوليس . وكانت إلى جانب ذلك مدرسة للرياضيات بفروعها ، ونحن نعلم أن أفلاطون كتب على باب مدرسته: «من لم يكن مهندساً بغروعها ، ونحن نعلم أن أفلاطون كتب على باب مدرسته: «من لم يكن مهندساً بغروعها ، ونحن نعلم أن أفلاطون كتب على باب مدرسته: «من لم يكن مهندساً

<sup>(</sup>١) الحطاب السابع ٢٤١ .

فلا يدخل علينا ». وذهب أفلاطون إلى أن حركات الأجرام الساوية يجب أن تكون منتظمة ، وجعل ذلك فرضاً يعمل الرياضيون في الأكاديمية على أساسه ويحاولون تفسير تحير الكواكب. كانت المسائل والمشكلات تثار بغية حلها ، وقد اعتمد أرسطو فها بعد على هذا الأساس وجعل الفلسفة هي البحث في وضع المشكلات وحلها .

ومن الأخطاء المشهورة عند كثير من الناس أن الأكاديمية قصرت بحثها على الرياضة دون علوم الحياة والعلوم الطبيعية . غير أن هناك كثيراً من الدلائل تفيد أن الطلبة كانوا يتابعون بحوث علم الحياة بشغف ، وآية ذلك تهكم شعراء الكوميديا على هذا الضرب من البحث . انظر إلى تصوير إفكراتس Epikrates شاعر الكوميديا لطلبة الأكاديمية حيث يقول :

أخبرنى عن أفلاطون وسبيسيبوس ومنيديموس ماذًا يعملون الآن ؟ أى فكرة
 عيقة وأى جدل شديد يبحثونه ؟ . . .

إنى أعرف كل شيء وسأخبرك ببساطة . في عيد الباناثيناي رأيت جماعة من الشباب في ملعب الأكاديمية حيث سمعت أموراً غريبة بعيدة عن التصديق .
كانوا يعرفون ويقسمون العالم الطبيعي ، ويميزون عادات الحيوان وطبائع الشجر وأنواع الخضر . ورأيت معهم "يقطينا "كانوا يبحثون من أي نوع هو .

 وماذا قرروا أي نبات هو ، ومن أي نوع ؟ أخبرني إذا كنت تعرف .

— حسناً ، لقد ظلوا جميعاً أول الأمر صامتين ، وانحنوا فوقها بعض الوقت يتأملونها . وفجأة وهم ما زالوا يفحصونها قال أحد الصبيان إنها خضر مستديرة ، وقال آخر إنها حشيش ، وثالث إنها شجرة . فلما سمع طبيب صقلي كان موجوداً هناك ذلك ، انفجر سخطاً على الهراء الذي ينطقون به .

أنهم لا بد غضبوا غضباً شدیداً وصاحوا فی وجهه ، إذ من الفظاظة أن یفعل ذلك فی وسط الحدیث .

للم أحفل بالصبيان ، ولكن أفلاطون الذي كان موجوداً أخبرهم في عطف

شديد وبغير أن ينزعج ، أن يحاولوا من البدء تعريف نوعها . ثم مضوا في تعريفاتهم <sup>(۱)</sup> .

ومن هذا يتضح أن الأكاديمية كانت تبحث في علوم الحياة ، وقد كتب سبيسيبوس ابن أخت أفلاطون وخليفته كثيراً من الكتب في الحيوان والنبات بقي منها أجزاء تبحث في المحار والإسفنج . وأكبر الظن أن كتب أرسطو البيولوجية ترجع إلى أوائل حياته حين كان يدرس ذلك في الأكاديمية . ونحن نجد أفلاطون في محاورة أقريتياس يبحث في جيولوجيا أتيكا وآثارها الاقتصادية. وليس ببعيد أن الأكاديمية كانت مجهزة بالأدوات العلمية والحرائط والكتب . ولكن اتجاه الارقيون طبيعياً .

أما مهج البحث فكان الحوار في أول الأمر ، ثم التحليل والقسمة . ذلك أن أفلاطون بدأ سائراً على بهج سقراط ، في الوقت الذي كتب فيه « المأدبة » كان يجتمع به عباقرة الفن ورجال العلم والنابهون من شباب اليونان يستمعون من شفتيه سر مولد العقل من نبع الحب . كان أفلاطون سقراطيباً ، ثم ابتعد عن مهج سقراط وعن الموضوعات التي كان يبحثها . بدأت الأكاديمية بمحاورات مثل فيدون وجورجياس والجمهورية والمأدبة، وكانت الموضوعات الخاصة بالمثل ، والوحدة والكثرة ، واللافة والألم ، والنفس ، والفضيلة ، والدولة ، من الأمور التي يبحثها الطلبة وتنار وتناقش وتعدل في ضوه المناقشات. بدأ أفلاطون بالفن ولكنه تحول إلى الحدل ، ويبدو هذا التحول بارزاً في عاوراته مثل تيتاتوس والسوفسطائي يبحثها اللاكاديمية . ذلك أن تيتاتوس كتب بعد وفاة ذلك الرياضي الشهير والذي توجت باسمه أي بعد سنة ٣٦٩ . والتحق إيدوكسس هو ومدرسته سنة ٣٦٧ البحث مع أفلاطون وأصحابه المسائل التي تشغل أذهابهم ، وهي مسائل الرياضة

<sup>(</sup>١) نقلا عن فيلد – Field .

كان أليق المناهج للبحث في الأمور الأخلاقية التي كان ينظر فيها سقراط هي التعريف وتحديد الألفاظ والاستقراء الموصل إلى ذلك . فلما انتجى أفلاطون نحو الرياضيات اضطر إلى استعمال مهج يلائم هذا العلم ، هو التحليل ، ثم وهب ذلك القسمة . ويقال إن أفلاطون هو الذي اخترع طريقة التحليل ، ثم وهب ذلك المهج إلى ليوداماس Leodamàs . ويكني أن ننظر إلى محاورة فيدون وكيف يحلل فكرة المساواة أو التشابه من النظر إلى قطع من الحشب متساوية أو متشابهة ، وذلك بغية الوصول إلى المثال . ولم يكن ذلك المهج جديداً إذ كان الفيثاغوريون يستعملونه ، ولكن أفلاطون أضاف التركيب إلى التحليل ، إذ بالجدل الصاعد ينجأ إلى التحليل ، وبالجدل النال نمتحن القضايا بالتركيب .

وقد اشهر أفلاطون ومدرسته بمنهج القسمة ، وكان شعراء الكوميديا يعرفون أنه من شمات الأكاديمية ، كما ذكرنا عن إفكراتس . وقد استعمل أفلاطون هذا المنهج في محاوراته الأخيرة مثل السياسي والسوفسطائي . وإذا كان التحليل يهدف إلى التفسير والبرهان ، فالقسمة أداة التصنيف والتعريف ، ذلك أن الشيء الذي يراد تعريفه ينسب أولا إلى جنسه ، ثم يقسم الحنس بطريق القسمة الثنائية إلى أنواعه .

كان الغرض من التعليم إحداث انقلاب فى النفس من التعلق بالأشياء المتغيرة إلى الجوهر الثابت ، من تأمل الصير ورة (genesis) إلى البصر بالرجود (ousia). وقد طلب الفيئاغوريون هذه الغاية ، وضربوا مثلا بالألعاب الأوليمبية ، فن الناس من ينزل إلى ساحها مبارياً ، ومن يشارك فيها بالبيع والشراء طلبا للكسب ، ومن يتفرج على الألعاب ، أو « ينظر » إليها ، فهو منفصل عنها ، ومن هنا حاءت العلوم النظرية ، وهى عندهم الرياضة بفروعها . وإذا اعتبرنا أن أفلاطون كتب الجمهورية قبل افتتاح الأكاديمية بقليل ، أو بعد افتتاحها مباشرة ، فيمكن أن نعد مهج التعليم الذي ذكره الشباب من سن العشرين إلى مباشرة ، فيمكن أن نعد مهج التعليم الذي ذكره الشباب من سن العشرين إلى المباشرة ، في سنواتها الأولى .

ويشمل تعليم الرياضة : الحساب والهندسة والفلك والموسيق .

أما الحساب فلا ينبغى أن ُيعلم لأغراض نفعية أو تجارية بل لفهم طبيعة العدد بوساطة الفكر . ولذلك ترتفع دراسته عن العد علىالأصابع، وما يدركه الحس . فالمقصود النظر إلى العدد فى ذاته لا العدد المحسوس أو المادى ، وهذا شىء لا يدرك إلا بالفكر .

والهندسة منها مسطحة ومنها مجسمة ، والفرق بينهما أن المجسمة تدرس الأجسام ذات الأبعاد الثلاثة . والهندسة كذلك يجب أن تطلب لذاتها لا لما لها من نفع .

والفلك نافع فى الملاحة والزراعة والحرب ، ولكن عالم الفلك الصحبح هو الذى يدرس حركة الأجرام السهاوية وأشكالها وسرعتها بصرف النظر عن آثارها العملية .

وإذا كان الفلك يدرس حركات الأجرام السهاوية المنظمة التي نراها بالعين، فالموسيق تدرس الحركات المنتظمة التي نسمعها بالأذن ، ويمكن استخراج نسبها العددية . فالمقصود دراسة الموسيق النظرية لا العلمية . وهكذا تتم مجموعة العلوم الرياضية التي اشتهرت في العصر الوسيط باسم المجموعة الرباعية .

و يحسن أن نذكر بهذه المناسبة شيئاً من تاريخ الأكاديمية بعد وفاة مؤسسها عام ٣٤٧. وأول من تولى رياسها هو ابن أخته سبيسيبوس ، ثم زينقراط الذى استمر من ٣٣٩ إلى ١٣٥ ، ثم أقراطس الذى استمر من ٣٣٩ إلى ١٣٥ ، ثم أقراطس الذى ينهى معه عصر الأكاديمية القديم ، واتخلت بعد ذلك لوناً جديداً يمتاز بالشك ينموف هذا العصر بالأكاديمية الوسطى ، وبدأت برياسة أرقليساوس ، ثم كارنيادس ، الذى صبغ الأكاديمية بصبغة واضحة من نزعة الشك ، وتسمى الأكاديمية في عهد الأكاديمية الثالثة . وهناك أكاديمية رابعة نحا بها فيلون نحو الرواقية . وأكاديمية خامسة وجهها أنطيوخوس عام ٢٨ ق . م خو الوقيق بين أفلاطون وأرسطو والرواقية ، وتسمى هذا العصر بالأكاديمية الجديدة . وقد زار أنطيوخوس روما واستمع شيشرون إليه ، وبلغت تعاليم الأكاديمية الرومان .

ونجد تاريخ الأكاديمية بعد ذلك غامضاً حتى تبلغ القرن الحامس حين يظهر برقليس وتصبح الأكاديمية مركزاً للأفلاطونية المحدثة .

ولما أغلق الإمبراطور جستنيان أبواب الأكاديمية عام ٢٧٥ هرب فلاسفتها إلى فارس ، فرحب بهم كسرى أنوشروان وأنولم في « جنديسابور » ، فانتقلت الفلسفة اليونانية إلى المشرق ، وعن هذا الطريق نفذت إلى العرب وأثرت أعظم الأثر في الحضارة الإسلامية ، واحتفظت اللغة العربية بتراث اليونان عدة قرون من الزمان حتى أسلمته مرة أخرى إلى أور با بعد نقل الكتب العربية والفلسفة الإسلامية ممثلة في ابن سينا ، وابن رشد ، إلى اللغة اللاتينية .

## المذهب

## ١ ــ الفن

الفن عند أفلاطون مدخل " إلى الفلسفة ، ونافذة نطل منها على الحقيقة . وما أجملها نافذة ؟ وقد كان سقراط شيخ الفلاسفة وأستاذ صاحب الأكاديمية مشتغلا بالفن فى صباه ينحت التماثيل ، ويبدو أنه انصرف عن هذه الصناعة فى شيخوخته ، حتى إذا حانت منيته واعتكف فى السجن قبل تنفيذ حكم الإعدام أنشد ولم يكن أنشده من قبل قط . وسئل فى ذلك فقال إن هاتفاً كان يلح عليه فى المنام أن ينظم الشعر ويزاول الموسيق ، لأن و الفلسفة أسمى ضروب الموسيق ، لأن و الفلسفة أسمى ضروب الموسيق ، (۱) . وكان يعتقد أن الطريق الذى سار فيه حتى ذلك الحين "محقق" للنداء الغيب ، غير أنه خشى وقد اقترب من الموت أن يكون قد ضل الطريق ، فغسر الرؤيا تفسيراً حرفياً ونظم خرافات إيسوب شعراً .

والشعر ضرب من المرسيقى ، والموسيقى نوع من الفن ؛ وجدير بنا أن نتأمل المغزى الذى قصده أفلاطون حين أجرى هده القصة على لسان سقراط وهو على عتبة الموت . فهو يحث على اصطناع الفنون الجميلة ، والاشتغال بها والتعلق بأهدابها ، وهذا شيء يتفق مع نشأته ومع آرائه . فقد ذكرنا من قبل أنه قرض الشعر في شبابه ثم حرقه حين اتصل بسقراط . ويروى ديرجين لايرتوس وغيره من القدماء أنه كان يمارس النقش والتصوير والنحت ، ومما يؤيد ذلك ما يذكره في محاوراته من لغة الفنانين والمصورين واصطلاحاتهم مما يدل على معرفة ممارسة لا مجرد سماع .

ولا ينبغي أن نفهم من طعن أفلاطون على الفنون في « الجمهورية » أنه

<sup>(</sup>١) فيدون – ١١ .

يحكم باستبعادها من عالم الفلسفة ، فلهذا الطعن أسباب نذكرها في حيلها ، فهو لا يطعن إلا على الفن المزيف الذي يفسد النفوس ، كما حكم على بلاغة السفسطائيين وآرائهم لما تؤدى إليه من فساد ، وكانت صناعة السفسطائيين من جملة الفنون .

ولسنا نجد لأفلاطون نظرية محددة في الفن وعلم الجمال كما فعل أرسطو في كتاب الشعر ، لأن أفلاطون لم يبرك لنا أي فلسفة منظمة في أي باب من أبوابها . ومع ذلك فيمكن من النظر إلى جملة محاوراته استخلاص نظرية واضحة في الفن . في محاورة «إيون » يعدد سقراط الفنون الجميلة بمناسبة الحديث عن هوميروس، وهي الشعر ، والتصوير ، والنحت ، والموسيق ، والغناء . ولم يكن أفلاطون يفرق بين الفنون الجميلة وغير الجميلة كما نفعل نحن الآن ، فلفظة الفن عن المحدد على الفنون الجميلة . فالمنجارة والحدادة الفن محملة الله ذلك من الصناعات التي يضرب بها المثل في شي المحاورات تعد من جملة الفنون ، وهي كلها ترجع إلى إبداع الفنان لها ، ولفظة بويسيس Poésis في اليونانية تدل على الإبداع إطلاقا ، ثم اختصت بالشعر وهو الكلام الخاضع للموسيقي والوزن (١٠) .

وكان الشعر أسمى الفنون ، ولذلك عالج أوسطو فى كتاب « الشعر » الفنون الجميلة وأثرها فى النفوس. ويبدو أن العلة فى اختصاص الشعر بالدلالة على سائر الفنون هو أن إلياذة هوميروس كانت ديوان اليونانيين ، فيها اللغة ، والتاريخ ، والدين ، والطب ، والصناعات ، ومن أجل ذلك كان الصبيان يحفظونها عن ظهر قلب ، وينقطع جماعة من الرواة أو المنشدين يغنون شعره ويفسرونه ويسحرون ألباب السامعين . ومن المنشدين من كان يروى أشعاراً لغير هوميروس ، ومنهم - كما فعل زينوفان - مَن فظم شعراً جديداً . والشعر

<sup>(</sup>١) ارجع إلى النص الوارد في آخر هذا الكتاب عن المأدبه .

ضرتٌ من الإلهام أو النبوة . سأل سقراط إيون أيهما أفضل شرحاً لهوميرويس وهز رود الشاعر أو النبي - فأجاب إيون إنه النبي . وهو سؤال يبدو فيه مكر سقراط . ومع ذلك فقد كان يعتقد اعقاداً راسخاً أن الشعر ضربٌ من الإلهام . فلا يكاد يمضي في الحوار حيى يتمول لإيون إن أقواله البديعة لا تتوقف على إراعة، يل على وجود قوة إلهية (١) تحركه كالمغناطيس الموجود في الحجر المسمى أبهذا الاسم، فهو لا يجذب الحديد الموجود أمامه فقط. بل ينتقل من الحديد ويجذب قطعاً أخرى ، وعلى هذا النحو تلهم ربةُ الشعر بعض الناس فينتقل عنهم هذا الإلهام إلى غيرهم . فالشعراء البارعون لا ينظمرن جيد الشعر بما عندهم من مهارة بل من وقوعهم في حالة الإلهام ، وذلك حين يغيبون عن حواسهم وعقولهم . أما إذا كان الشاعر مالكاً حواسه مسيطراً على عقله فهو عاجز عن قرض الشعر والنطق بالنبوات. ومن المعروف أن سفراط نفسه كانت تنابه هذه الأحوال. وقد وصفه أفلاطون في أول « المأدبة » وكيف تأخر عن أرستوديموس وهما ذاهبان إلى بيت أجاثون و واستغرق في غيبو بقه (٢) وأنهذه الحال كانت ومن جلة عاداته، (٣). وأنه كان يتلمي وحياً الهيُّـا . فإذا كان الله يسلب الشعراء عقولهم فذلك لكي يجعل منهم سفراء ، كما يفعل مع الرسل والأنبياء . فالله هر صاحب الكلام يلقيه ذاته عن طريق الرسل حتى نعرفه (١).

حقيًّا نظرية الإلهام (°) نظرية سقراطية. وقد أراد أفلاطون أن يتخلص منها ، وأن يستبدل الفلسفة بالشعر ، لأنه أحس فى جوانح نفسه بصراع شديد بين الشعر والفلسفة جعله يذم الشعر ويطرحه فى الكتاب العاشر من الجمهورية .

<sup>(</sup>۱) ايون ۳۳ه – ۳۴ه .

<sup>(</sup>٢) المأدية ١٧٤.

<sup>(</sup>٣) المأدبة م١٧.

<sup>(؛)</sup> إيون ٢٤ه.

<sup>(</sup> ه ) انظر مقدمة لندساى لمحاو رات أفلاطون الحمس فى مجموعة Every Man's رقم ٥٦ \$ .

ذلك أنه يريد مدينة فاضلة تحكمها الفلسفة أي الحق . ولكن الشعر ، وهو ضرب من الفن ، بعيد عن الحق ثلاث مرات ، لأنه محاكاة المحاكاة . وهذه هي نظرية أفلاطون المشهورة عن الفن وصلته بالحقيقة . ولكي يوضح هذه الفكرة ضرب مثلاً بالسرير ، فهناك السرير الأول ، وهو المثال ، خلقه الله ، والسرير الثاني الذي يعد محاكاة لمثال السرير والذي يصنعه النجار ، والسرير الثالث الذي يعد محاكاة لسرير النجار مما يرسمه المصور الفنان . فصورة السرير كما يرسمها الفنان بعيدة عن الحقيقة ثلاث مرات (١) . ونحن إذا حاولنا رسم أى شيء فإنما نرسم المظهر فقط لا الجوهر، فالرسم <sup>(٢)</sup> محاكاة للمظاهر لا للحقائق . وإذا جاء فنان وأراد أن يصور صانع الأحذية ، أو النجار ، أو أي صاحب حرفة فإنه يجهل ماهية الحرفة التي يشتغلون بها ، ومع ذلك إذا كان فنانا بارعاً فإنه يبرز الصورة عن بعد بحيث تخدع الصبيان والعامة فيعتقدون آنها شيء حقيقي (٣). وكذلك الحال فى الشعراء فإنهم يتخذون من الألقاظ والعبارات أدوات ُتلون الأشياء كالرسام ، وتؤثر في السامعين عن طريق الوزن والنغم . وفي الوزن تقوم قوتهم الساحرة المؤثرة ، لأننا إذا نزعنا عن القصائد الألوان التي تخلعها عليها الأوزان وأصبحت كلاماً منثوراً عاديًّا ، فقدت أثرها ، وأصبحت كالحسناء فى رونق الشباب إذا فقدت شبابها ولم تكن ذات جمال حقيقي (١) .

فهذا هو أعظم نقد وجهه أفلاطون للفن ، نعنى أن الفن يتمسك بالجانب المحسوس ، ويجعلنا نتعلق بالمحسوسات من مرثيات ومسموعات ونفتتن بها، فيمنعنا هذا التعلق من الارتفاع إلى المعقولات حتى نبلغ الحق . هذا فضلا عن أن الفن محاكاة للمحسوسات ، فما بالنا إذا كانت المحسوسات ذاتها بعيدة عن الحق ومحاكاة لها ، فكأننا ابتعدنا بالفن عن الحق مرتين .

<sup>(</sup>١) الجمهورية ٩٧ه .

<sup>(</sup>٢) الحمهورية ٩٩٥ .

<sup>(</sup>٣) الْجمهورية ٩٨.

<sup>(</sup>٤) الجمهورية ٢٠١ .

وعلى الرغم من هذا النقد المرفإن أفلاطون قد استفلاد من الإلهام وهو جوهر الفن في فلسفته. وإذا ضربنا صفحاً عن تفسير الإلهام تفسيرات شعرية من أنه يببط على المرء من على ، وجدنا أنه يفسره تفسيراً يبدأ من النظر إلى المحسوسات ومشاهدة الصور الجميلة سواء ما كان منها طبيعياً أو فنياً ، ويظل المرء يتدرج من الجمال المحسوس حتى يبلغ الجمال الكلى العقلى الذي يشمل جمال العلم وجمال المحكمة ، أو على حد تعبيره «حتى يبصر المرء فجأة الجمال العجيب الذي يعد جوهر الجمال بالذات ، والذي اشتاق له زمنا طويلاً (۱۱) . هذا الجمال أزلى تأبت لا يكون ولا يفسد ، ولا يظهر ولا يختنى . ولن تتخذ « رؤية » الجميل هيئة ثابت لا يكون ولا يفسد ، ولا يظهر ولا يختنى ، ولن تتخذ « رؤية » الجميل هيئة الوجه أو البدين أو أي شيء جسانى ، ولا هيئة ألفاظ أو معرفة أو أي شيء من الكائنات الحية على الأرض أو الساء ، ولكنه جمال يقوم بذاته ، وكل شيء حيل يشارك في مثاله .

ونحن نجد أن أفلاطون يستعمل اصطلاح 8 الرؤية ، فى البصر بالجمال الحقيقى . والرؤية هنا شبيهة بالرؤية المحسوسة ، أى ينبغى أن يكون إدراكنا المعقولات مباشرا ، وحدسيا ، دون واسطة ، كالحال فى مشاهدة المحسوسات . وحين انتقل أفلاطون من الفن إلى العلم ، ومن العلم إلى الفلسفة ظل يعتمد على هذا العنصر المباشر والحدسى فى المعرفة والمنطق والحكمة والخير ، لأنه على الرغم من تأكيده أهمية الاستدلال الدقيق والحجة المضبوطة ، فهو يجعل كل تفكير يعتمد فى نهاية الأمر على البصيرة العقلية والرؤية المباشرة . وهذا أثر النظرة الشعرية فى فلسفته . ولا ننسى أنه رفض أن تكتب الفلسفة ، وأنه أعلى ذلك فى أكثر من مناسبة ، لأن الألفاظ والأمثلة والتعريفات كلها ناقصة وقد تؤدى إلى الخطأ ، والسبيل إلى معرفة الحقيقة الفلسفية أن نقابل بين المعانى والإدراكات ، وأن نحكها كا نحر المعروة والعقل لنعرف نحكها كما نحك الحجر بالحجر بالحجر حتى يتطاير منها شرر البصيرة والعقل لنعرف نحكها كما نحك الحجر بالحجر بالحجر عتى يتطاير منها شرر البصيرة والعقل لنعرف

<sup>(</sup>١) المأدبة ٢١٠ – ٢١١ .

الحقيقة كما هى . ولا يمكن وصف الحق لأن إدراكنا له مباشر ، وكل ما نستطيع فعله هو وصف السبل المؤدية إلى هذا الإدراك المباشر .

السر الحقيق في مهاجمة أفلاطون الفن هو معارضته السفسطائيين ، الذين كان فنهم يقوم على التمويه والحداع ، إنْ فى فن الخطابة وصناعة البيان ، أو فى الفنون الأخرى المحتلفة كما هي حال هبياس ، أو فيما نصحوا الفنانين والنقاد أن يتخذوه بإزاء الفن . وفي محاورة السوفسطائي نجد هذا الهجوم على أشده . فالمصوّر يصنع رسوما لها نفس اسم الأشياء الطبيعية ، ويستطيع أن يخدع الشباب حين يطلعهم على هذه الرسوم من أبعد ويجعلهم يعتقدون أنه قادر على كل شيء . وهناك أيضاً فن يحاكى التفكير الصادق ، ومن الممكن أن نسحر أقلوب الشباب, حين نسمعهم ألفاظاً جميلة ونعوض عليهم (١) حججاً زائفة ونجماهم يعتقدون أنها حق . فالسفسطائي ساحر ومقلد ، فهو ساحر لأنه بخلب ألباب السامعينَ ويغريهم بالاقتناع، ويسوقهم إلى الاعتقاد بما يراه،وهو مقلد لأنه يحاكى ما هو موجود فى الطبيعة البشرية . وكان جورجياس من أبرز السفسطائيين وأعظمهم أثراً ، وكان يعتقد فى قوة الخطابة وسحر البيان وتأثير الألفاظ ، فهو يقول فى المحاورة المعروفة باسمه : ٩ أى شيء أعظم من اللفظ أثراً في إقناع القضاة بالمحاكم أو النواب فىالمجلس أوالمواطنين فى الجمعية أو فى أى اجتماع سياسى؟ لو ملكتُ القوة على نطق هذا اللفظ لجعلت الطبيب لك عبدا(٢)

وتبلغ قوة الكلام حداً يقف الحوف ، ويذهب بالحزن ، ويبعث الفرح ، ويثير الشفقة وغير ، ذلك من الانفعالات التي تذهب بعقول السامعين وتبجعل سلوكهم خاضعاً لتوجيه السوفسطائى . وهذا الأثر للخطابة نجد له مثيلا في إنشاد الشعر في التمثيليات . يقول إيون: « عندما أنشد شعراً حزيناً تمتلء عيني بالدموع

 <sup>(</sup>١) السوفسطائل ٢٣٤ – ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٢) جورجياس ۽ه ۽ .

وعندما أروى شيئاً قد يثير الحوف أو الرعب يقف شعر رأسى خوفاً ويلق قلبى ١١٠. وإما ترجع قوة الكلام وسحر البيان إلى اللذة الحاصلة من تخييل الفن . وفي ذلك يقول جورجياس : وحين يبدع الرسامون شكلا ملونا من عدة ألوان تشعر المين عند البصر به باللذة إلا المحتمد القول ، يقوم فن جورجياس على الإيهام والتخييل، وعلى اللذة التي تحصيل في النفس ، وعلى إثارة الانفعالات مما يسهل معه وقوع المرء تحت سلطان الأثر الفهي . ولكن فن أفلاطون يقوم على المحاكاة ، فهو يطلب الحقيقة لا في اللذة أو في الانفعالات الحاصلة في النفس ، بل في الصورة الفنية . وقد ذهب أرسطو فيا بعد إلى أن وظيفة الفن و التطهير ، بما تبعثه البراجيديا بوجه خاص في النفس حين تصفيها من الرعب والحوف وغير ذلك من الانفعالات . ولم ينكر أفلاطون التطهير وأثر الفنون في تصفية النفوس ، ولكنه تطهير مؤقت . والذي ما التطهير الحقيقي فذلك الذي دعا إليه سقراط وكان يقوم به ، والذي يعتمد على الفكر ويقوم على العلم ، والذي بغيره تصبح الفضائل زائفة .

فإذا كان أفلاطون يبدو في محاوراته قاسياً على الفن ، فإنما ذلك من أجل الفن الزائف الذي كان السفسطائيون يدعون إليه ، على العكس بمتدح أفلاطون فن قدماء المصريين ، لأنه فن ثابت يتبع نظماً ثابتة . وقد نشأ ثباته من هيئته إن في الموسيى أو الرقص أو النحت أو التصوير . ذلك أن لكل فن هيئة "ومضموناً ، أو شكلاً وموضوعاً ، كالشعر : البحور هيئته والمعانى مضمونه . ويلاحظ أفلاطون أن الفنون تلائم أخلاق الناس من جهتين : من جهة اللذة ومن جهة الحبر . فقد يجد بعض الناس في موسيى لذة ويطربون لها ويزعون أنها جيلة . وقد يرى فيها البعض الآخر الذة ولكنها مصدر الشر ، وهؤلاء ه يحجلون من الرقص والغناء في حضرة العقلاء » (٣) ولو أنهم يجدون في ذلك لذة في صميم أنفسهم . وهذه

<sup>(</sup>١) إيون ٢٥٠ .

Kathleen Freeman, Ancilla to Presceratic Philosophers, p. 133. انظر (٢)

 <sup>(</sup>٣) انظر القوانين، الكتاب الثاني – وقد لحص الفاران هذا المني فقال: «ومثل على =

حال جميع الملدن التي لا تراقب الفنون فيكون أثرها على أخلاق الشعب سيثاً . ويستثني أفلاطون مصر من بين سائر الدول . يقول عن القوانين :

« . . . يبدو أن المصريين قد عرفوا منذ زمن قديم هذا المبدأ الذي نتحدث عنه الآن : أن يتعود الشباب تأمل الصور البديعة والألحان الجميلة الى حددوا معالمها وطبيعتها وعرضوا بماذجها في هياكلهم . ولم يكن يسمح لأى مصور أو فنان من أى نوع آخر أن يجدد في هيئاتها أو أن يهجر القواعد الوطنية. ولا يسمح حي اليوم بأى تغيير في هذه الفنون أو في الموسيق . وستجد أن تماثيلهم ونقوشهم ترجع إلى بضعة آلاف من السنين myrioston ((۱) — ولست مغالباً حين أقول بضعة آلاف من السنين — فالتماثيل والتقوش القديمة ليست أحمل ولا أقبح من فولهم الحديثة ، فهي مصوغة بصنعة واحدة » (۱)

من الواضح إذن أن أفلاطون لا يطعن فى الفن إطلاقا ، بل على الفن المنحرف . وقد دلنا فى هذا النص على سر الجمال ، وعلة إعجابه بالفن المصرى بوجه خاص . وبرجع ذلك إلى عدة أمور أولها أن نماذج الفنون الجميلة ثابتة لا تتغير ، وقد كان أفلاطون يسمى إلى طلب مثال « الجمال بالذات » وينكر المحسوسات الجميلة المتغيرة ، وهو هو قد وجد بغيته فى الفن المصرى . ونحن إذا ربجعنا إلى نقوش قدماء المصريين وتماثيلهم رأينا أنها ليست محاكاة "كماثيل اليوانيين للطبيعة ، بل تخضع لهيئة معينة ، وقواعد خاصة لها دلالات ورموز دينية . وكان أفلاطون يعرف هذه الصلة بين الفن المصرى وبين الدين ، فهو يقول بعد العبارة السابقة بقليل : « ويقال إن هذه الألحان الى حفظت خلال

ذلك بأمثلة منها أن الشيخ الذى لا يليق به أن يزمر أو يرقس إذا فعل شيئًا من ذلك وما أشبه فى
 محفل من الناس فإنهم لا يهشون لذلك ولا يستحصونه منه ...، تلخيص نواميس أفلاطون ص ١١٤.
 (١) هذه الففظة يترجمها البعض عشرة آلاف ، ولكن الأستاذ ديبس يترجمها بضمة آلاف .

Schuhl, Platon et l'art de son temps. : - وانظر كتاب ، ۲۰۶

وقد امتدح أفلاطون الفن المصرى لما له من أثر حسن في نظام الدولة . ونحلم نعلم أنه كان يرمى إلى إصلاح المدينة . وكانت المدينة الفاضلة أشغله الشاغل . والتربية الفنية إحدى هذه السبل . والشاغل . والتربية الفنية إحدى هذه السبل . يجب أن يطبع الشعراء قصائدهم بطابع الحير أو يحرم عليهم قرض الشعر . وكذلك على المصورين والمهندسين وغيرهم من الفنانين والصناع أن يراعوا الرشاقة والائتلاف والائتلاف من أثر والائتلاف والمنطق والائتلاف من أثر في أعماق النفس (٢) . وفضلاعن ذلك لا ينبغى أن تبتدع ضروب جديدة من الموسيقي . لأن التغيير مصادر خطر عظيم ، وكل تغيير في ضروب الموسيقي يبعه تغيير في قوانين الدولة الأساسية ، كما يقول دامون الموسيقار ومعلم بركليس الموسيقي ولا ينفس والجسم ،

<sup>(</sup>١) فيلابوس ١٥.

<sup>(</sup>٢) الجمهورية ٤٠١.

وفى الفصول والأهوية (١) . وإذا هجر الكائن الحي نظاماً درج عليه اضطرب حتى يعتاد نظاماً جديداً في غذائه ، وهذا هو الشأن فيا يختص بالسياسة ، وعقل الإنسان ، ونفسه . ومن أجل ذلك لا يسمح أفلاطون بتغيير 'لعب الأطفال لأننا نعودهم دون أن ندرى احتقار القديم والأخذ بالجديد فتتغلب أهواؤهم . صفوة القول ينبغى أن نمنع الشباب من الجرى وراء التجديد في الرقص أو الغناء ، كما كان يفعل المصريون إذ كافوا يقدسون كل ضرب من ضروب الموسيق والألحان، فينظمون الأعياد التي يحتفلون فيها بالآلهة ، ويحفظون الأناشيد التي تغنى في المناسبات ، يقوم بذلك الكهنه والحكام ويتبعهم (١) أفراد الشعب ، فيكون ذلك سبيلا إلى احترام قوانين الدولة . ونحن نعلم أن غاية أفلاطون من الفلسفة هي المدينة الفاضلة التي يتوافر فيها الحكمة والنظام والحير والعدل ، سواء عن طريق سيادة القوانين على طريق حيادة كما مهور ذلك في آخر محاوراته . والفن الصحيح الثابث يحقق الغرضين جميعاً كما وأينا ، وقد يتبين له صحته بالتجربة القائمة في مصر . ويقول في القوانين :

 ويجب على الحاكم أن يعضد القانون ويحمى الفن ، وأن يعترف أنهما جميعاً سواء من حيث إنهما موجودان بالطبيعة ، التي لايقلان عنها مرتبة إذا كانا من حلق الفكر طبقاً للعقل السديد » .

وَبِعد فإن الفنون الجميلة أول باب ننفذ منه إلى الفلسفة . ذلك أن الفلسفة عند أفلاطون صناعة شاقة تحتاج إلى مزاولة طويلة بعد كسب عاوم كثيرة منذ الصغر . وقد يبن هذه العلوم التي ينبغي أن يتعلمها الشباب وهي الشعر والموسيقى الرقص ثم الرياضة البدنية ثم العلوم الرياضية كالحساب والهندسة ، وأخيراً في الخامسة والثلاثين يبدأ الإنسان في تعلم الفلسفة . وقد نصح بالبدم بالفنون في

<sup>(</sup>١) القوانىن ٧٩٧.

<sup>(</sup>٢) القوانين ٧٩٩.

الصغر لأنها محسوسة تلا أحوال الناشئة ، والفن لا يمكن أن يوجد إلا محسوساً ، ولا يكون الجمال إلا مجسداً . ولكنه قيد الشعراء والمصورين والموسيقيين وسائر الفنانين بقيد واحد هو أن تطبع فنوجم « بصورة الحير وإلا حرم عليهم قرض الشعر في مدينتنا ه (۱) وهنا نجد الصلة بين الخير والجمال ، كما توجد الصلة بينهما وبين الحق . وهذه المثل الثلاثة متدرجة عند أفلاطون أدناها الجمال وأعلاها الحير . فإذا انطبعت النفس منذ الصغر على الفن الجميل الذي يعلم الفضائل الحسنة استطاعت في المستقبل أن تبلع مثال الحير . فأفلاطون من أنصار إخضاع الفن للأخلاق وخدمة المجتمع ، ولا يناصر نظرية الفن للفن .

وللفن عند أفلاطون وظيفة تخدم الفلسفة ، ذلك أن الفلسفة فى جوهرها وعبة الحكمة من كما تدل على ذلك اللفظة اليونانية و فيلوسوفيا ، وقبل أن يتمكن المهرء من عبة الحكمة حين يبلغ الرشد الفلسفى فى منتصف العمر فإنه يتعلق بالأمور المحسوسة التى يميل إليها عن طريق الحب ، وأولى هذه الأمور بالتعلق وأجدرها يالحبة ما توفر فيها الجمال . والنفس تميل بطبعها إلى كل جميل فتتحرك نحوه ، وتعشقه ، ثم ترتفع بعد ذلك من هذا الجانب المحسوس الذى تعلقت به إلى الجانب المحسول . ذلك أن الجميل إنما يكون كذلك لمشاركته فى مثال الجمال بالذات ، فالحمال عند أفلاطون موضوعي خارجي ، وليس ذاتياً تخلعه النفس على الأشياء التي تراها جميلة . ولا يكون الشيء جميلا إلا إذا كان متناسباً، فالتناسب والانسجام الشيء جميلا ، أو ضورة وتمثالا يحاكي الجسم الطبيعي ، أو خاناً الشيء جوسيا عليه مرسيقياً ، أو معنى من المعانى .

فى محاورة فيلابوس يعرف أفلاطون الصحة بأنها الانسجام، والانسجام فكرة رياضية ، وقد كان الفيثاغوريون أول من رد الموسيتي إلى التناسب العددى. فإن كان الإنسان يتجه بالطبع نحو الجميل

<sup>(</sup>١) الجمهورية ٤٠١ .

فللك لما يتوافر فيه من تناسب وانسجام ، كما أن النفس الإنسانية مؤلفة طبقاً لمدلم متناسب كامل الانسجام ، وهي للدلك عيل إلى كل شيء شبيه بها يماتل طبيعها . أما السبيل إلى هذه الصلة ، فهو الحب الذي تحدث عنه أفلاطون طويلا ، وكتب فيه محاورة خاصة، ولذلك يحسن أن نفرد للحديث عنه باباً برأسه .

## ٢ \_ الحب

لقد طبقت شهرة الحب الأفلاطوني جميع الآداب الحدينة ، وأصبح عنواناً على ضرب خاص من الحب بين الرجل والمرأة يتجردان فيه عن علاقة الحسد ، ويسموان إلى الصلة الروحية الحجردة . إنه الحب العفيف ، أو الهوى العلىرى . إنه السامى ، لأن الأفلاطونية نعت لكل مثالى شريف ، إن في الحب أوغيره . وهذا هو المعنى الذي رسب عندنا اليوم في جميع اللغات . ولكن أفلاطون كان يعنى بالحب أموراً كثيرة ليس هذا المعنى إلا قطرة من بحرها .

ومن الغريب أنه عالج موضوع الحب في محاورة لا تحمل هذا العنوان ، يل المأدبة Symposium ، وتكلم عن الحب كذلك في محاورة فيدروس ، ولكن المادبة هي المحاورة الأساسية . ونحن نعرف أن كل محاوراته تسمى بأسماء أشخاص يمثلون لوناً معيناً مثل هبياس أو جورجياس ، أو عنواناً على ضرب خاص من الفلسفة مثل بارمنيدس أو طياوس . واختيار المأدبة عنوانا لهذه المحاورة له دلالته ، وهو ذو صلة وثيقة بالحب ، وهو تعلق النفس بنفس أخرى عن طريق الحوار . وتجرى المحاورة في بيت أجاثون الشاعر الذي كان يحتفل بالجائزة التي المعدول عن سماع العناء والموسيق إلى أحاديث الحب . فالمأدبه اجماع بين طائفة من المفيكرين يتناولون فيه الطعام ، ويرتشفون كؤوس الشراب ، ويتبادلون الرأى ، ويتحاورون فيا بينهم ، ويديرون أطراف الحديث . وليس الغرض من المأدبة المجاع والحوار . وبعد أفلاطون مبتكر هذا الضرب من الأخوة العلمية والمآدب الفلمفية ، وهو وبعد أفلاطون مبتكر هذا الضرب من الأخوة العلمية والمآدب الفلمفية ، وهو وبعد أفلاطون مبتكر هذا الضرب من الأخوة العلمية والمآدب الفلمفية ، وهو وبعد أفلاطون مبتكر هذا الضرب من الأخوة العلمية والمآدب الفلمفية ، وهو وبعد أفلاطون مبتكر هذا الضرب من الأخوة العلمية والمآدب الفلمفية ، وهو وبعد أفلاطون مبتكر هذا الضرب من الأخوة العلمية والمآدب الفلمفية ، وهو معت وبعد أفلاطون مبتكر هذا المنها ، وأصبح سنة تبعها المدارس فيا بعد ، ووضعت الذي درجت عليه مدرسته ، وأصبح سنة الفيدين مناسبة المهدين ، ووضعت ، وقصعت ، وسماء عليه مدرسته ، وأصبح سنة المناس فيا بعد ، ووضعت ، وهم المناس فيا بعد ، ووضعت وسماء المناس فيا بعد ، ووضعت وسفية وسماء المناسبة ا

للمآدب قواعد يلتزمها الطلبة فى طعامهم وشرابهم وحديثهم ، وهى قواعد تجنع بطبيعة الحال إلى الاعتدال إن لم يكن إلى حد التقشف فى الطعام والشراب . وكانت الفيتاغورية تتبع نظام أخوة ، ولكنها كانت أدنى إلى أن تكون فرقة دينية منها إلى أن تكون مدرسة علمية . وكان سقراط يحاور الشباب فى الملاعب والبساتين وفى الدور التي يدعى إليها . أما أفلاطون فقد نفض عن مدرسته غبار السرية ، ونحا بها نحواً علمياً ، وانتشلها من الشوارع والأسواق والأماكن العامة ، وجعل الآداب من جملة أنظمتها (١) .

والمقصود من المأدبة الاجماع على المودة ، والاتصال بالألفة والمحبة ، إذ لا تحصل المؤاكلة إلا مع الوئام ، ولا تجرى المنادمة إلا مع الصحبة والانتلاف. وهل يؤاكل الغريم غريمه أو العلو علوه ؟ وحيث كان مذهب أفلاطون فى الفلسفة أنها لا تدون ، كما قال فى الخطاب السابع ، فالسبيل إلى بلوغها هو هذه المنادمة الفكرية التى يدور فيها الحوار بين ذوى النفوس التى تجتمع بالألفة وتتصل برباط المحبة . ومن أجل ذلك كان الحب هو المحور الذى تدور عليه محاورة المأدبة .

ولم يكن مفهوم الحب عند اليونانيين كما نفهمه اليوم ، ولا كذاك مفهوم الصداقة . ولعل ما نقصده اليوم بالحب هو الذى كانوا يسمونه الصداقة Philia ، وكان معناها فى القرن الحامس إما التماثل فى الأخلاق أو التجاذب بين الأضداد، وهى رابطة طبيعية تسرى بين جميع الكائنات ومنها الإنسان . ولكن أفلاطون نقل معنى الصداقة ، وذهب إلى أن المجتمع ليس رابطة طبيعية بل خلقية وروحية ، وتحدث فى محاورة « ليسيس » عن المحبوب الذى هو أصل كل صداقة ومنبع كل صلة بين الناس . والمحبوب الأول هو الخبر الذى ينطوى على أسمى القيم .

<sup>(</sup>۱) انظر

وللصداقة أثر عظيم فى بناء المدينة وعلاج المجتمع الفاسد ، لأن ائتلاف جماعة صغيرة من الناس يشتركون فى آراء واحدة يجعل منهم القلب النابض فى المجتمع الجديد .

وإذا كان هو معنى الصداقة عندهم والذي يقابل معنى الحب عندنا الآن ، فإن ﴿ الحب ، عندهم كان بدل على معنى أقوى ، لعل أصدق ما يدل عليه هو العشق. كان الحب ( إيروس ) إلا ها جباراً ، كإله الحمر ديونسوس ، وقد عبد الأثينيون كلا الإلهين ، وأسرفوا في الحبوالشراب ، وكانوا يتخذون من الشراب مطية للى الاستمتاع بمباهج الحب ، وهو حب حسى جنسي . وكانت إسبرطة تحرم الشراب لأنها كانت تهدف إلى بث الشجاعة وفضيلة القتال. ولكنها كانت مصابة بآفة خلقية تنتشر عادة بين الجيوش وهي الشذوذ الجنسي . أما أثنا (١) فكانت الفضيلة الي تسعى إلى بنها بين مواطنها هي ضبط النفس، ويبدو أنها تأثرت بظاهرة الشذوذ الجنسى عن طريق إسبرطة ، وكان ذلك الشذوذ من جملة تقاليدها، و «نظاماً يقره الناس في إسبرطة » (٢). ذلك لأن المرأة كانت أقل منزلة من الرجل وأضعف ثقافة مما دعا الرجال إلى محبة الغلمان. ولكن أفلاطون يحكم بفساد هذا العرف لمخالفته الطبيعة . ويبدو أن سقراط كإن مهماً بحب ألقبيادس الشاب الحميل، واعترف سقراط بحبه في محاورة المأدبة (٣)، غير أن خطاب ألقبيادس فى المحاورة وهو يصف سقراط وعلاقته به يجعله بريئاً من هذه النهمة ، وإنما هو الحب السامى ، الحبالأفلاطوني . ولم يرهب أفلاطون ديونيسوس وإيروس ، الحمر والحب ، بل عرف ما لهما من قوة وسلطان ، فاستخدمهما لفائدة الفلسفة ، وذلك عن طريق فضيلة ضبط النفس. وذلك على عكس إيسقراط صاحب المدرسة المنافسة له والذي ذهب إلى أن إفراط الأثبيين في الشراب أدى إلى انحلالهم ، فحرمه . مهما يكن من شيء فلاينكر

<sup>(</sup>١) يعجر – الحزء الثاني – من ١٧٧.

<sup>(</sup>٢) برتراند رسل - تاريخ الفلسفة الغربية - ص ١٧٣.

<sup>(</sup>٣) المأدبة ٢١٣ – وما بعدها .

أحد قوة الحب وأثره فى تحريك النفوس ، وقد عرض لنا أفلاطون وجهات كثيرة من النظر السائدة فى زمانه ، وأخيراً عرض نظريته على لسان سقراط الذى زعم أنه تلقاه عن الكاهنة ديوتها .

وكان فيدروس أول المتكلمين ، فأخذ يبارى السفسطائيين والشعواء ولا غرو فهو من تلاميذهم ، فتحدث عن المظهر الاجماعي للحب فهو يثير الطموح ويبعث على الفضيلة التي بدوبها لا توجد صداقة ، أو تقوم جماعة ، أو تنهض مدينة . وقد استهل كلامه بأن الحب إله عظيم ، وأن عبادته من أقدم العبادات، وأنه أزلى كما ذهب إلى ذلك هزيود قائلاً : « نشأت الأرض الفسيحة الحصبة من العماء ، فكانت المستقر الدائم لكل موجود ، ثم ظهر الحب . . . . ، ، ، (١٠)

ثم تلاه بوزانياس فأرجع الحب إلى نوعين : سماوى وأرضى ، وعن الحب السماوى نشأت أفروديت السماوى نشأت أفروديت ابنة زيوس وديونى والتي نسميها بإنديموس . وليس الحب فى ذاته حسناً أو شريفاً إلاحين يحركنا إلى محبة ما هو شريف . أما الذين يتحركون نحو إشباع اللذة الحسية وعشق البدن فتكون شهواتهم جسدية ، وأما الذين يهتدون بالحب الإلهى فإنهم يتحركون نحو خير المحبوب ومساعدته على بلوغ الكمال ، ومن ثم كان الحب قوة تربوية عظيمة الأثر .

وتكلم إركسماخوس الطبيب فعرض للحب من وجهة نظر الطب ، فهو القوة الحلاقة القائمة في أساس الكون ، وذهب إلى أن الصحة هي ائتلاف الأضداد بالحب .

وتبعه أرستوفانس الشاعر الهزلى وصاحب تمثيلية السحب ، فذكر أسطورة الجنس البشرى الذى كان فى أصله ثلاثة أنواع ذكر وأنى وخنى ، وكان كل نوع مكوراً وله وجهان وأربع أيد وأربع أرجل ، ثم اعتزوا بقوتهم وأرادوا الوثوب على السماء ، فقطعهم زيوس أنصافاً ، وأصبح كل نصف يشتاق إلى نصفه

<sup>(</sup>١) المأدبة ١٧٨.

الآخر ، فإذا عثر عليه تمت له السعادة .

فلما جاء دور أجاثون اقترب البحث من نظرية سقراط ، فأعلن أجاثون ألله علم الناس الفنون الجميلة ، فالحب شاعر سماوى يشعل فى النفوس نار الشعر ، وآية ذلك أننا حين نحب نصبح شعراء . وقد تولدت الفنون من الحب ، أى حب الجمال ، لأن الحب لا يألف القبح .

وهنا بتلخل سقراط ، فيبدأ بالاعتراض على أجانون بأن الحب إذا كان اشتيامًا إلى شيء يفقده المرء ، وإذا كان سعيًا لبلوغ الجميل ، فلا يمكن أن يكون الحب نفسه جميلا . الجميل شيء ، والحب شيء آخر . فما الحب إذن ؟

يهد أفلاطون لذلك بأسطورة تذهب إلى أن الحب ابن الغي Poros ، وكان ذلك ليلة مولد أفروديت، فنشأ يحبها ويعشق ما فيها من جمال. فالأسطورة رمز إلى أن الحب لأنه ابن و الفقر » فهو أبداً في احتياج إلى أن يشبع من الحميل. وليس الحب إليها ، بل روحاً متوسطاً بين الآلهة والبشر ، وهو ليس فانياً ولا خالداً ، ولا حكيا ولا جاهلا . لو كان إلها ما طلب الحكمة وسعى إليها ، إذ الحكمة من صفات الآلهة . وهم في غير حاجة إليها . ولو كان جاهلا ما طلب الحق ولا تحرق إلى الحكمة شوقاً . لأن الجاهل راض بما يفقده من جمال وحق وخير ، كما قال الشاعر العربي و وأخو الجهالة في الشقاوة ينم » وأما البحاث عن الحق مهم الطائفة الوسط بين المعرفة والجهالة في الشقاوة ينم في هذا الوسط ، فهو صفة لحجب الحكمة . وهذه مقدمة تمهد إلى الصلة بين حب الجمال وبين حب الحق عم يبينه فيا بعد ، ولكن بعد أن يوضح المركز الذي يلور عليه الحب وهو المحبوب .

صفوة القول إن الحبوسط بين طرفين : بين المحب والمحبوب . إنه سعى المحب لمل الحصول على المحبوب « الجديل . الكامل . الرشيق ، المزدهر » . ونظرية أفلاطون الذى يفترضها والتي أصبحت أساساً لجميع الفلسفة القديمة وفي العصر الوسيط هو أن الأشياء الحارجية هي الأصل الذي نعتمد عليه في المعرفة ، ولكنها ليست الأشياء المحسوسة بل المثل المتعالية عليها . ذلك أنه يسلم بوجود الجمال فى الطبيعة . وأن الفن محاكاة له كما ذكرنا من قبل .

فإن قال قائل: إذا كان الأمر كذلك ، فالحب شوق إلى كل شيء ، إلى الجمال والحق والحير على حد سواء ، ولا ينبغي أن يقصر الحب على الجميل فقط ، قال أفلاطون هذا صحيح من وجه ، وغير صحيح من وجه آخر ، فالحب شوق إلى كل ما يجلب للكائن الحير والسعادة ، ولكن الاصطلاح اللغوى اختصه بدلالة خاصة هي ٥ توليد الجميل سواء كان هذا التوليد جسمانياً أم روحياً ، وذلك كالحال في لفظ الشعر poiésis الذي يدل على إبداع كل صنعة من أي نوع كانت ، ومع ذلك اختص الشعر بفن واحد هو الموسيقي والنظم .

ونحن نلاحظ أن التفسيرات السابقة التي ذكرها فيدروس وبوزانياس وأرستوفان وأجاثون وقفت في الحب عند ثمرته الاجتماعية أو جانبه الجسماني ، أما أفلاطون فقد أضاف إلى تفسير الحب عدة أمور جديدة ، الأول أنه شوق ، والثاني أنه توليد ، والثالث أن هذا التوليد جسماني ، والرابع أنه روحي .

فالحب شوق لأنه نفسه ليس جميلا ، ولا محبًّا ولا محبوباً ، إنه الرغبة التي تدفع المحب إلى طلب المحبوب .

والحب توليد لأن الشوق إلى المحبوب الجميل لا يكون لذاته ، بل لشىء أعمق من ذلك وأبق وأخلد ، هو استمرار الجنس وحفظ النسل . والرغبة الجنسية موجودة فى كل حيوان لأنها السبيل إلى مشاركة الكائن الفافى فى الأزلى الباقى ، ولا سبيل إلى الاتصال بالجنس الآخر إلا بالحب ، فإن كان المحبوب جميلا أسرعنا إليه وأقبلنا عليه ، وإن كان قبيحاً نفرنا منه وابتعدنا عنه . وذلك كله من أجل التوليد والشوق إلى الجانب الأزلى فى وجودنا الفافى . ومن أحب الجسد تزوج حتى يولدو يتعلق بالنوع الأزلى ، كما هى الحال فى الطير وفى العامة من الناس . ولكن الإنسان بدن وروح ، ومن أحب الروح تعلق بالحكمة وغيرها من الفضائل وكمل على توليدها . وأسمى ضروب الحكمة و ماحفظ نظام المجتمع وذلك بالعدل والاعتدال » .

والطريق إلى عبة الأمور الروحية هو البدء بالتعلق بجمال البدن ، فيعشق الإنسان فرداً واحداً ، ثم ينظر فى الأجسام الاخرى الحميلة ويوازن بيها حتى يبلغ جمال الصورة ، إلى أن يصبح عبثًا لكل جسم جميل .

وبعد ذلك فليعلم أن جمال الأجسام لا يساوى شيئاً إلى جانب جمال النفوس. وقد توجد النفس الجميلة في البدن القبيح ، ولا غرابة أن يعشقها لما فيها من جمال . ثم يقوده الكشف عن جمال النفس إلى تأمل جمال النظم والقوانين ، ثم يرتفع من ذلك إلى عبة العلوم ومعرفة جمال كل نوع منها ، حتى يبلغ إلى العلم بالجمال . بالذات .

فالحب هو القوة التي تأخذ بيد المحب منذ الصبا وترفعه من الإعجاب بالحمال الحسدى الذي يلهمه الأقاويل الجميلة ، إلى جمال النفوس حتى لوكانت مودعة في جسد قبيح ، إلى جمال القوانين وجمال العلوم حتى يبلغ مثال الجمال بالذات . وهذا الطريق هو الذي يسميه أفلاطون الجدل الصاعد ، الجدل الذي يصعد بالنفس ، ويرفعها ، ويدفعها إلى تسيير كل شيء في الحياة .

كيف يدرك الإنسان الجمال بالذات ؟ إنه بصر ، رؤية "Vision" ، تنكشف للباحث عن الجمال الحقيق فجأة . ولا يتخذ البصر بالجمال أى هيئة مادية كالوجه أو البدن ، ولا هيئة لفظية أو شكل أى كائن يوجد على هذه الأرض . إنه جمال يقوم بذاته ولذاته ، وكل شيء آخر جميل يشارك فيه . هذا الجمال الأزلى الثابت متى بلغه المرء فلن يغريه بريق الذهب ، أو يجتذبه حسان الوجوه ، بل يظل محدقا في هذا الجمال على الدوام .

ونلاحظ أن أفلاطون يستعمل اصطلاح و البصر » و و الرؤية » في معرفة الحمال ، وهو يعود إلى هذا الاصطلاح نفسه في الجمهورية حيث يقول إن الفيلسوف الصحيح هو ذلك الذي يحب« رؤية الحق »(۱) ويضرب مثالا بالمحسوسات التي نراها عندما يقع بصرنا عليها فندركها ، فكذلك الحقائق نراها بعين العقل . وإذا كانت المحسوسات المرثية تحتاج إلى ضوء الشمس في معرفها ، فكذلك

<sup>(</sup>١) الجمهورية ٧٥ .

الحقائق تحتاج إلى ضوء كضوء الشمس ينيرها ، هذا الضوء هو « الخير » . فالخير هو الذي يعين على « الرقية » إن في الجميل أو في الحق. وقد أشار أفلاطون في المأدية إلى أن المحيين يطلبون خيرهم ، وأن الحير الأسمى من الناحية المادية في استمرار النوع ، ومن الناحية الروحية في أمرين : السمو بالنفس ، وتعليم المحبوب . وهو الخلك يوحد بين الخير والجمال ، فهما وجهان الشيء واحد، حتى لقد نحنوا في اليونانية لفظة واحدة تجمع بيهما هي « الجمال والخير » (١١) والحد والمخالة الأسمى الإرادة الإنسان وسلوكه ، وهذه الغاية الثنائية هي المبدأ الأسمى الإرادة الإنسان وسلوكه ، والحد الأقصى لكل شيء في الوجود . والفيلسوف الحق هو الذي يجمع في شخصه وفي سلوكه وفي فكره بين الجمال والخير ، والذي يسميه أفلاطون في الجمهورية وفي سلوكه وفي فكره بين الجمال والخير ، والذي يسميه أفلاطون في الجمهورية وفي سلوكه وفي فكره بين الجمال والخير ، والذي يسميه أفلاطون في الجمهورية وفي سلوكه وفي فكره بين الجمال والخير ، والذي يسميه أفلاطون في الجمهورية وفي سلوكه وفي فكره بين الجمال والخير ، والذي يسميه أفلاطون في الجمهورية المؤلك التي أماله جميلة وخيرة في الوحد .

فالحياة الصحيحة للإنسان هي أن « يعيش متأملا الجمال الوحيد بالذات» ، وذلك عن طريق الرؤية المباشرة لهذا الجمال . وليست هذه الرؤية ثمرة استدلال وتركيب مقدمات ، وإنما هي أشبه بالكشف الصوفي عن طريق الاتصال المباشر بالحقيقة العليا . ولا تتم هذه الرؤية إلا بعد أن تتحول النفس بكليتها وتتجه نحو مثال الجمال أو الحي أو الحق ، كما يتجه الإنسان بجسمه نحو المحسوسات مثال الجمال أو وظيفة الفلسفة أن تدير النفس من التعلق بالمحسوسات وتحولها إلى المعقولات ، حتى تحصل الرؤية .

وإذا بلغ الفيلسوف الجمال بالذات وتمت له رؤيته مباشرة "، وقف عندها بالتأمل ولكنه يعجز عن التعبير عنها أو نقلها إلى غيره . وهذا هو السر فى التجاء أفلاطون إلى الأسطورة يصور بها الحقائق ويقربها إلى الأذهان ، أما الحقائق ذاتها أو الفلسفة فلا يمكن أن تدون كما قال فى الخطاب السابع . والمتصوفة الذين يشهدون الحق<sup>(۲)</sup> ، وينكشف لهم بالرؤية ، يعجزون عن التعبير عما يرون .

<sup>(</sup>١) يبجر المرجم السابق ص ١٩٤.

فرَ ؤية الجمال عند أفلاطون ضرب من الكشف الصوفي .

فا الذى يحول النفس ويديرها نحو الجمال والحق والخير ؟ إنه الحب الذى يجعلنا نشتاق إلى المحبوب من أى نوع كان ، فنتعلق به ، ونتعشقه . وأول باب نعلم منه هذا الحب ، بل هذا العشق ، هو الأشياء الجميلة ، والأبدان الرشيقة ، والوجوه الحسان ، ثم النظم والقوانين التي تمتاز بما فيها من نظام وجمال ، ويلى ذلك العلوم المختلفة التي تتصف بالجمال الثابت حتى نبلغ الجمال بالذات ، والحق بالذات ، والحير بالذات ، وهذه كلها آفاق عليا سماوية تعز على التعبير الإنساني ، لأن الوقوف عندها على الدوام يجعل الإنسان حكيا ، وليس الإنسان حكيا ، بل فيلسوفاً أى محباً للحكمة ، يسعى إليها ، ويشتى في البحث عنها ، ويدنومنها ، ولكنها لا تنكشف للنفس من البدن ،

## ۳ ـ العلم الرياضي

رأينا أن الفن هو المرحلة الأولى التي يجب أن يجتازها طالب الفلسفة ، ثم ينتقل إلى مرحلة ثانية أسمى مها يرى فيها الباحث حمالا أبهر من جمال الفنون ، وهذه المرحلة هى البحث في العلوم الرياضية . واتضح لنا أن الحب هو همزة الوصل بين الباحث وبين الفن أو العلم على حد سواء .

ولم تكن العلوم الرياضية قد تميزت في شباب أفلاطون ، وكان الفيثاغوريون هم المشتغلين بها ، ولكنهم كانوا يمزجون مباحثهم بتصورات دينية وأخلاقية . ولم يكن الحساب قد انفصل عند فيثاغورس عن الهندسة ، فالأعداد أشكال ، الثلاثة مثلث . والأربعة مربع ، ولذلك كانوا يقسمون العدد قسمين أعداد مثلثة وأعداد مربعة . ثم تقدم البحث في الحساب وفي الهندسة وبرز اسم فيلولاوس الذي كان معاصراً لسقراط، والذي يُسرُوي أن أفلاطون اشتريكتابه وكان سرًّا غير متداول واطلع على مافيه . وقد عبى أفلاطون في رحلاته بالاتصال بالرياضيين من مثل ثيودورس وأرخيتاس، ولا شك أنه اكتسب مهما الشيء الكثير. وبعد عودته من صقلية افتتح الأكاديمية واشترط في دخولها أن يكون الطالب عالما بالهندسة . واشهرت الأكاديمية سواء في حياة أفلاطون أم بعد موته أنها كانت مدرسة رياضية ، ونبغ فيها كثير من علماء الرياضة . ولم يقترن اسم أفلاطون بنظريات رياضية معينة اكتشفها كالحال في إيدوكسس مثلاًأو ثيتاتوس ، ولكن مما لاشك فيه أنه كان على معرفة واسعة عميقة بمختلف العلوم الرياضية فى عصره من جهة ، وأنه فتح أبواب البحث فيها ومهد لظهور اكتشافات كثيرة من جهة أخرى . أو كما يقول سارتون ابن أفلاطون ۵ لم يخلق العلم الرياضي ، ولكنه خلق رياضيين ، (١١). ويقول برقليس في شرحه على أول كتاب من هندسة أقليدس: « لقد دفع أفلاطون العلم الرياضي بوجه عام والهندسة بوجه خاص أشواطا من التقدم بسبب تحمسه لها ، وهذا واضح من الطريقة التي ملأ بها كتبه أمثلة رياضية . يسعى بها فى كل مكان إلى إثارة الإعجاب بهذه العلوم فى أنفس طلاب الفلسفة » .

حقًا لقد أحسن برقليس تصوير أفلاطون . الذي لاينفك في معظم محاوراته يشير إلى الرياضيات وأثرها في توجيه النفس نحوالحق وتمهيد الطريق إلى الفلسفة . حتى نبلغ محاورة الجمهورية فيصف العلوم المحلفة التي ينبغي على الطلبةمعرفها . ويبدوأن هذا المهج الذي وضعه في الجمهورية هوالذي كان متبعًا في الأكاديمية .

فالشعر والموسيق والرياضة البدنية يظل الصبيان يتعلمونها حتى سن العشرين، من العشرين إلى الثلاثين يتعلم نخبة من العلوم الرياضية وصلة بعضها ببعضها الآخر . و يحتار بعد ذلك نخبة من هذه النخبة يتعلمون الجدل الذى هو مهج الفلسفة . حتى اليتدربون على اطراح البصر وغيره من الحواس ليبلغوا في صحبة الحق معرفة الوجود بالذات ١٠٠٥ . ثم يتولوا من الحامسة والثلاثين إلى الحمسين مناصب عامة في الدولة . ومن هؤلاء لا يبلغ الفلسفة إلا قلة قليلة . ويعنينا الآن في هذا الملهج أن نعرض للعلوم الرياضية ، التي مبعثها أفلاطون في الجمهورية خسة . وهي الحساب والهندسة المسطحة والهندسة المجسمة والموسيق النظرية .

والحساب هو علم العدد المجرد غير المختلط بالأجسام التي يمكن أن ُترى أو تلمس ، فالعلم بطبيعة العدد يكون بالعقل لا بالحس ، ومن أجل المعرفة ذاتها لا من أجل التجارة ، فتتحول النفس من النظر إلى الموجودات المتغيرة إلى انوجود الحقيقي . فلا جرم أن يبدأ الفيلسوف بتعلم الحساب الذي يخرجه من بحر التغير إلى شاطئ الوجود .

وللحساب بوجه خاص منزلة هامة في فلسفة أفلاطون . لأن « الواحد ، وهو

<sup>(</sup>١) الجمهورية ٣٧ه .

أساس العدد ، امتزج بالمثال ، وتطورت نظرية أفلاطون فى أواخر حياته إلى القول بأن المثل أعداد ، كما يصور لنا أرسطو مذهب أستاذه . وهى الخرية دقيقة غامضة لا نجد لها توضيحاً فى المحاورات ، ولو أنه فى المحاورات المثاّخرة يشير إلى العدد ومنزلته إشارات ليست كافية فى توضيح طبيعته . فنى طهاوس يحدثنا عن الزمان . فعند خلق السهاء على صورة الآلهة الحالدة ، تحلق معها الزمان الذى يسير بحسب قانون العدد ، ذلك أن الأيام والليالى والشهور والفصول لم تكن موجودة قبل نشأة السهاء ، ولكنها تولدت مع وجود السهاء حى تصلح لقسمة الزمان ، إذ الماضى والمستقبل من أقسام الزمان (١٠) . جملة القول الزمان عند أفلاطون متصل بالحركة ، أعنى حركة الأجرام السهاوية وما يتبعها من اختلاف الليل والنهار والفصول ، ومعوقة مقدار الزمان يكون بالعدد .

فإذا نظرنا في « ملحتى القوانين » رأينا أن أفلاطون يحاول الإجابة عن السؤال الذي طرحه في « القوانين » ولم يجب عنه ، وهو العلوم التي ينبغي على أعضاء « المجلس الساهر» تعلمها لتقودهم إلى الحكمة . فهناك علوم الغرض مها التسلية أو اللذة أو المساهمة في بناء الحضارة المادية وهذه كلها ليست من الحكمة في شيء كالملاحة والحطابة وغير ذلك من الفنون المختلفة . أما العلوم التي يمكن أن نطلق عليها اسم الحكمة فهي التي تجعل الإنسان حكيا ومواطنا صالحا ، وأولى هذه العلوم بهداية الإنسان ، هو الحساب لأنه هدية من السهاء أو رانوس (۱۱) وهي العلوم بهداية الإنسان ، هو الحساب لأنه هدية من السهاء أو رانوس (۱۱) وهي الحساب هو علم العدد الذي يجلب مع العلم به سائر الحبر ، والذي بدونه نخلو من العقل ومن الفضيلة . فكلما و بجد العدد وجد الترتيب والنظام ، وإذا اختنى حلت الفوضي . الحق أن القدرة على العد هي المزية التي تفصل بين الإنسان والحيوان .

<sup>(</sup>۱) طیماوس ۳۷ – ۳۸ ب.

<sup>(</sup>٢) ملحق القوانين ٩٧٧ ب .

فالحساب الذى يليق بالفيلسوف هو الحساب المجرد الذى يتعلق بالواحد لا بالكثير . حقًا نحن نعد الأشياء المحسوسة مثل هذه شجرة ، وهذه شجرة ثانية، وثالثة وهكذا ، فنعد وحدات غير متساوية مثل الإنسان ، والجيش، والفرس، ولكن العدد الخالص أصدق وأضبط من العدد المحسوس(۱) .

والهندسة كالحساب منها ما هو عملى ومنها ما هو نظرى ، فالهندسة العملية 
تتعلق بالوجود المتغير ، والنظرية تطلب العلم بالثابت لا ذلك الذى يكون ثم 
يفسد ، ومن فوائدها للفيلسوف أن تجعله سريع الفهم (٢٠) . والهندسة نوعان 
مسطحة ومجسمة ، ولم يكن العلمان قد تميزا فى الوقت الذى كتب أفلاطون 
الجمهورية ، حيث يقول غلوكون : ولكن يبدو باسقراط أن هذا العلم لم يكشف 
بعد ، ويجيبه سقراط بأن العلة فى ذلك صعوبته وعدم وجود عالم مرشد (٢٠) . 
والهندسة المسطحة تبحث فى المشاكل ذات البعدين الطول والعرض ، والمجسمة 
تبحث فى الأجسام ذات الأبعاد الثلاثة .

ويقوم جوهر الهندسة مسطحة كانت أم مجسمة على تصور التناسب بين الأشكال وما بينها من علاقة (أ) ، في هيئتها المسطحة لا في نسبتها العددية . فالأشكال الهندسية يمكن أن تمثل العلاقات بين الكميات من أى نوع كانت . ويمكن أن تغيى دراسة هذه العلاقات الهندسية عن التناسب بوجه عام ، وبذلك سار التناسب الرياضي في طريق هندسي كذلك الذي انتي عند أقليدس ، حيث محرر علم الهندسة ، وعرفت أصوله ، وتميزت براهينه ، هذه البراهين التي تقوم على منهج التعريف ، والتحليل ، مما نتحدث عنه بعد أن نفرغ من علمي الفلك والموسيق .

<sup>(</sup>١) فيلابوس ٥٦ - وانظر تيلور ص ٤٣٠ .

<sup>(</sup>٢) الحمورية ٢٦ه .

<sup>(</sup>٣) الجمهورية ٢٧ه .

Rey, La Maturité de la Sc. Gr., p. 374.

وينبغى أن يبتعد علم الفلك عن النزعة العملية ويرتفع إلى الدراسة النظرية كما رأينا في الحساب والهندسة . وليس توجيه النظر نحو السماء لتأمل النجوم في حركاتها هو الذي يرفع النفس ، لأن هذا النحو من النظر هو نظر إلى المحسوس، والدراسة العلمية هي التي تدرك حركات النجوم الصحيحة وفي هيئاتها الصحيحة بالعقل والفكر لا بالبصر . فالفلك كالهندسة من العلوم التي يجب دراسها بوضع المسائل وحلها دون نظر إلى ما يجرى فى السهاء (١١) . وهكذا نجد أن أفلاطون يميز دائمًا بين درجتين من العلم ، أحدهما أنتى وأخلص والآخر ممتزج بعض الشيء بالمحسوسات وبالمنافع العملية . فالحساب نوعان عامى وفلسني ، والهندسة كذلك منها عملية تنفع فى معرفة القياس والمساحات ومنها فلسفية أعلى فى دقنها وصدقها (٢) . وقد بسط أفلاطون في طهاوس نظريته الفلكية بصدد الكلام عن العالم . فبعد أن خلق الله نفس العالم صنع الكرة السهاوية وجعل الأرض فىمركزها . أما الكواكب السيارة فإنها تتحرك حركات منتظمة ، وبينها أبعاد ثابتة حددها أفلاطون فى هذه الأرقام وهي ١ ، ٢ ، ٣ ، ٤ . ٩ ، ٨ ، ٢٧ على التوالى ، وهي تمثل بالترتيب من الرقم ١ ما يأتى : القمر ، عطارد ، الزهرة . الشمس ، المريخ ، المشترى ، زحل<sup>(٣)</sup> . ولسنا ندرى على أى أساس فلكى استطاع أفلاطون أن يحدد هذه الأرقام (1).

والموسيقي هي آخر فرع من العلوم الرياضية ، وهي تختص بالأذن والسباع على حين أن الحساب والهندسة والفلك تقوم على العين والبصر . وقد وصل أفلاطون بين الموسيقي وبين الفلك ، والفلك يقوم على حركة الأجرام السهاوية ، وهذه الحركة إما مشاهدة بالعين حين تتطلع إلى السهاء وهذا ما يختص علم الفلك

<sup>(</sup>١) الجمهورية ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) فيلابوس ٥٧ .

<sup>(</sup>٣) طيماوس ٣٦ – ٣٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر مقدمة دبيس لطهاوس ص ٣٥.

ببحثه : وإما أن تحس بالأذن حين تكين الحركات مؤتلفة . والموسيق نوعان كالحال في العلوم السابقة ، النوع الأول حسى محض يعتمد على سماع الأذن المنعات ومعرفة ما بينها من تناسب وائتلاف ولا يرتفع الفيثاغوريون أنفسهم عن هذا المستوى الحسى ، لأنهم على الرغم من رد الأنغام إلى نسب عددية فإنهم لا يتخلصون من الأصوات المسموعة ، ويجعلون بحثهم خاضعاً للسماع . أما الموسيق التي ترتفع إلى مرتبة العلم النظرى فهى التي تبحث في طبيعة تناسب العدد والعلة في أن بعضها يكون مؤتلفاً وبعضها لا يكون . والفلاسفة الذين بلغوا الحمسين من العمر وأصبحت عندهم معرفة صحيحة بالموسيقي والألحان والأوزان ، هم الذين يُنصبون في المدينة لإجازة ما يليق تعليمه الشباب وإذاعته بين الناس وما لايليق ، أي ما يتفق مع تهذيب النفس وترقيبها والأخذ بيدها في طريق الحق والخير (١١ . أليس من الصحيح إذن أن أفلاطون يحكم بإبعاد الموسيقي وما يتصل بها من فنون كالرقص والغناء والتمثيل من المدينة ، ولكنه ينقد الفن الزائف الذي يضر بالنفس ويليق بالطبيد لا بالأحوار .

هذا هو المنهج الرياضى الذى أوجبأفلاطون على طالبالفلسفة أن يتعلنه، بسطه فى الجمهورية وهى المدينة المثالية الأولى ، وفى القوانين وهى أفضل مدينة مثالبة ثانية . وليست العلوم الرياضية ، ولا مناهجها هى الفلسفة ، ولكنها مقدمة لها ، ومدخل ضرورى لطالب الحكمة . ذلك أن منهج الفلسفة هو الجدل وهو شيء آخر غير منهج الرياضيات (٢).

هذا المنهج يلائم العلوم الرياضية ، وهي. كما وصفها أرسطو عن أستاذه متوسطة بين المحسوسات وبين المثل التي هي موضوع الفلسفة . حقًّا الرياضيات كالمثل أزلية وثابتة إلا أنها متعددة الأنواع كالحال في المحسوسات . وليست الخطوط

<sup>(</sup>١) القوانين ٢٦٩ – ٢٧١ .

 <sup>(</sup>٢) الجمهورية ٣٣٥ – والظر برنت ص ٣٢٨ – والحدل عند أفلاطون يقال بممنيين ،
 فإذا كان خاصاً فهو مج الفلسفة ، وهو أعلى من المهج الرباضي ، وقد يقال بمني عام على الارتفاع
 من المحسوسات إلى المثل وهو الحدل الصاعد ، ثم المبوط منها إلى المحسوسات .

والأشكال والأعداد المحسوسة أى التى نخطها ونرسمها ونعدها، ثابتة ولا أزلية ، بل الحطوط والأشكال والأعداد الرياضية التى توجد فى العقل ، وتكون واحدة بالمناقب ، فالمستقيم الذى نرسمه بحيث يماس الدائرة فى نقطة ما لا ريب يماسها فى نقطة لها سمك ، وهذا يتنافى مع تعريف النقطة بأنها : ما ليس لها طول ولاعرض . والدائرة التى نرسمها تختلف من حيث الكبر والصغر فهى دائرة معينة، ولا يمكن مهما يكن الرسم دقيقاً أن نبلغ «الدائرة بالذات » التى لا ندركها لا بالعقل وحده ، ونحددها ، أى نضع تعريفها ، على هذا النحو : «الدائرة هى الشكل الذى تكون جميع أبعاده متساوية عن المركز » .

فالتعريف أساس العلوم الرياضية ، وأصبحت له أهمية عظمي عندأوقليدس وأرشميدس فما بعد . وأصبحت له أهمية في فلسفة أرسطو ، إلا أن عنايته لمتنصرف إلى الرياضيات ، فاتخذ التعريف عنده شكلا آخر هو الحد أو الرسم ، والحد التام ما كان بالجنس القريب والفصل المميز . مثل : الإنسان حيوان ناطق . ولكن التعريفات الرياضية تتحقق في العقل . وبواسطة العقل ، دون جاجة إلى المحسوسات ، كالنقطة مثلا ليسلما وجود فى الواقع المحسوس . والتعريف للحقائق الرياضية واحد ، لا يتغير ، واضح متميز كما اشرط ديكارت في الفلسفة الحديثة ، على حين أن الرياضياتالعملية التي تستعين بالمسطرة والفرجار متعددة مبهمة ، تقترب من الحقيقة ولكنها ليست الحقيقة . لأن الحقيقة واحدة لاتتغير ، وهذه لا نجدها إلا في التعريف. وقد ضرب أفلاطون لهذه التعريفات أمثلة كثيرة في شي المحاورات. في « مينون » يعرف سقراط الشكل بأنه « السطح الذي يحد الجسم ، أو هو حد الجسم» (١١). والأشكال كثيرة منها المثلث وهو: شكل محدود بثلاثة أضلاع . ومها الدائرة التي سبق أن عرفناها . فالتعريف هو التعبير الأخير عن طبيعة الأشياء ، والتعريفات عند أفلاطون هي أساس العلوم الرياضية ، ونقطة البداية في مهجها ، وحجر الزاوية في الحدل .

<sup>(</sup>۱) سينون ۷۹ .

ويتصل بالتعريف مبهج اشهر به أفلاطون هو القسمة. وبخاصة القسمة الثناثية ، والى نجد لها أمثلة فى محاورات السوفسطائى وبارميندس والسياسى . فى محاورة السياسى نجد قسمة العدد إلى فرد وزوج المثل الأعلى للقسمة منجهة أن النوعين متساويان تماماً .و يمكن أدينقسم كل نوع إلى أنواع . فى محاورة السوفسطائى قسمة طريفة وطوبلة تبدأ من الفن . فهو إما إبداعي أو كسبى . والكسبى إما بالرضا أو بالاقتناص. والاقتناص إما مواجهة وإما مداورة وهو الصيد. والصيا. إما للجماد وإما لنحى . وصيد الحيوان إما برى وإما نجرى . والبحرى إما طيور أو أعماك ، وصيد السمك إما بالليل وإما بالنهار . . . وهكذا . حى نبلغ تعريف السوفسطائي أنه صائد. وفنه كسبى . وصناعته اقتناص الناس من ذوى الحسب والمال ، وذلك بأن يقدم إليهم علماً فى مقابل أن يأخذ مبلغاً من المال أجراً على تعليمه . وهذا معنى أنه صائد (١١) . ويسير أفلاطون على هذا النحو من القسمة نفيين أنه تاجر بضاعته الكلام ، والبضاعة الى يبيعها هى الجدل .

ومن التعريف والقسمة ينشأ مهج التحليل ثم التركيب. وهما مهجان ابتدعهما أفلاطون ، وظلا عاد العلوم الرياضية حتى اصطنعهما ديكارت مرة أخرى كرد فعل على الفلسفة الأرسطية التي تعتمد على القياس المنطقي . يقول برقليس في شرحه على أوقليدس : وهناك عدة مناهج أبدعها مهج التحليل الذي يرد الشيء الذي نبحث عنه إنى مبدأ معروف ، وهذا المهج فيا يقال قد علمه أفلاطون ليوداماس الذي استطاع بفضل معرفته كشف مسائل كثيرة هندسية . والمهج الثاني هو القسمة التي تقسم الجنس المفروض إلى أجزائه ، وتصلح أساساً للبرهنة على المطلوب بحدف العناصر الغريبة . وقد اشهر هذا المهج أيضاً عند أفلاطون كالمة نافعة تمين في جميع العلوم ه والمهج الثالث هو قياس الخلف. وهذا المهج كالم يُشت المطلوب ، فيصل بذلك

<sup>(</sup>١) افظر أحد فؤاد الأهواني ، فجر الفلسفة اليونانية ص ٢٤٧ .

بطريق غير مباشر إلى الحقيقة » (١) . وقد قيل إن أفلاطون لم يكن مبتدعاً طريقة التحليل ، ولكنه حددها وأكثر من استخدامها وجعلها الأساس الذى يعتمد عليه فى بحث الرياضيات . ومثال التحليل ما يأتى :

و ليكن أننا نريد إثبات أن اهي ب. فلنفرض أن اهي ب ، إذن ب هي ح ، وح هي د ، ود هي ه . إذن اهي ه . فإذا لم يكن هذا صحيحاً فالفرض غير صحيح بناء على قياس الحلف . ولكن إذا كانت اهي ه ، فانظرية لاتزال تحتاج إلى برهان ، ويجب أن يضاف التركيب إلى التحليل ، والتركيب هو العملية التي تسير بالعكس ، وهذا هو : إذا كانت اهي ه ، و ه هي د ، و ح هي ب ، إذن اهي ب » (١).

ويتضح من هذا المثال أننا نعتمد على نقطة بداية نفرضها فرضاً ، وهى التى سميناها : وإذا كانت ا هى س » . هذه الفروض Hypotheses — ولانسى أن اللفظة يونانية — تدل فى أصل معناها على الأساس ، أو الشيء الذي يعتمد عليه ، ومن هنا جاء أن الفروض عند أفلا طون هى المبادى الأولى للعلم ، وهى التي نصل إليها بالحدل لا بالعلم نفسه . وهذه الفروض نصل إليها بالتحليل ثم نعتمد عليها ومبط مها بالتركيب ، ولكنها تظل مع ذلك فروضاً سلمنا بها دون أن نؤمن بأنها يقينية . والفرق بين الفروض العلمية والفروض الجدلية عند أفلاطون أن فروض الجدل هى المبادئ التي إذا بلغناها وجدنا أنها بيئة "بنفسها ، فيطمئن العلم أن فروض الجدل هي المبادئ التي إذا بلغناها وجدنا أنها بيئة "بنفسها ، فيطمئن الرياضي . وفى الجمهورية توضيح لعمل هذه الفروض حيث يقول على لسان سقراط إن المهندسين وعلماء الحساب يفترضون نوعين من العدد زوجي وفردى ، سقراط إن المهندسين وعلماء الحساب يفترضون نوعين من العدد زوجي وفردى ، وثلاثة أنواع من الملئات ومن الزوايا وهكذا بحسب البرهان الذي يبحثون عنه .

Roy, La Mat. de la Pensée Sc. en Grèce, pp. 307-308. انظر (١)

<sup>(</sup>۲) سارتون ، ص ۴۳۳ .

<sup>(</sup>۲) انظر ری ص ۲۱۲ – ۳۱۳.

فإذا وضعوا هذه الفروض اعتبروا أنها كالحقائق المعرف بها . ويعتمدون عليها فىالتسلسل من قضية إلى قضية حتى يصلوا إلى النتيجة التي يريدون البرهنة عليها (١٠).

أما المبادئ البينة بذاتها ، وهي التي نسميها البديهيات . مثل أن الكل أعظم من الجزء ، وأن الأشياء المساوية لشيء واحد متساوية ، فقد احتفظ بها أفلاطون لعالم الفلسفة وللجدل لا للعلوم الرياضية ، وجعلها فطرية في النفس ، وناقشها في بعض المحاورات مثل فيدون ومينون مستدلا على وجود المعرفة الصحيحة في النفس وجوداً سابقاً قبل أن نولد . وقد جرت عادة الرياضيين فها بعد أن يتخذوا من البديهيات أساساً للعلوم الرياضية ، وهي أول العالم المعقول . وهي التي تعلمنا الدقة والوضوح والتفكير المضبوط المتسلسل بفضل الاعتماد على التعريف والقسمة والتحليل والفرض والتركيب .

وقد اصطبغ تفكير أفلاطون بالنزعة الرياضية في كل جانب من جوانبه إلى الحد الذي جعله يفسر العالم كله تفسيراً رياضياً، وسارت مدرسته على هذا النحو ، وعارضه أرسطو ومدرسته ، فأصبحنا إزاء تفسيرين للعالم أحدهما رياضي والآخر طبيعي . ونحن نعني بالتفسير الطبيعي التسليم بوجود مادة أو عدة مواد تمتاز بصفات طبيعية ومها تتركب الموجودات . وقد أرجع الفلاسفة قبل سقراط الأشياء المحسوسة إلى عناصر أربعة هي النار والماء والهواء والأرض على اختلاف بيهم في الجمع بيها أو في إيثار عنصر يعد مبدأ تتحول إليه العناصر الأخرى . ولهذه العناصر كيفيات أربعة هي الحرارة والبرودة واليبوسة والرطوبة .

ولكن أفلاطون يرد هذه العناصر إلى المجسمات الرياضية . وكل جسم فهو عدود بالسطح . وكل سطح فهو مركب من مثلثات ، أو يمكن أن يتركب مها ، ولكنه يقف عند المثلث المتساوى الأضلاع . وعند قائم الزاوية ومتساوى الساقين ، ومن هذين النوعين من المثلثات يركب المجسمات الأولية وهي : الهرم، والمثمن ، وذو العشرين وجها ، والمكعب . وهذه المجسمات هي أصول العناصر

<sup>(</sup>١) الجمهوية ١٠٥ .

الأربعة : فالهرم هو النار : والمثمن الهواء . وذو العشرين وجهاً الماء ، والمكعب الأرض . وهذا جدول يبين هذه المجسهات وما يوازيها من سطوح ، وزوايا ، ومثلثات تكونها :

| المثلثات<br>الأولية | السطوح<br>المشتملة<br>على الزوايا | الز وايا | السطوح |                  |
|---------------------|-----------------------------------|----------|--------|------------------|
| 71                  | ٣                                 | ٤        | ٤      | الهر م = النار   |
| ٤٨                  | ٤                                 | ٦        | ٨      | المثمن = الهواء  |
| 14.                 | ٥                                 | ١٢       | ۲٠     | ذو العشرين وجها= |
|                     |                                   |          |        | الماء            |
| 7 2                 | ٣                                 | ٨        | ٦,     | المكعب=الأرض     |

بسط أفلاطون هذه النظرية فى طياوس (٣٥ حوما بعدها) ، ونجده يرد العناصر إلى تركيبات هندسية ، فحسم الماء ذو العشرين وجها ينحل إلى هرم (نار) ومثمنين (حواء) ، وكذلك فى المجسمات الأخرى . فالهواء ينحل إلى مجسمين من النار ، وهكذا (٥٦ دوما بعدها).

ويبتى شكل خامس . وهو الذى استخدمه الإله من أجل العالم وزينه بالنجوم (١٠) . وهذا المجسم ذو الني عشر وجهاً . وقد جاء ذكره في محاورة فيدون حيث يقول سقراط إننا إذا نظرنا إلى الكرة الأرضية من خارج رأيناها تشبه كرة مصنوعة من اثنى عشرة قطعة من الحلد .

ولم يكن هذا التصور الرياضي للعناصر وردها إلى المجسهات الحمسة مجهولا قبل أفلاطون ، فقد نشأ التفكير فيها عند الفيثاغوريين ، ويزعم بعض الباحثين مثل برنت أن فيلولاوس هو القائل بها ، ولكن لا ريب أن هذه المعلومات تقلمت خطوة جديدة في زمان كتابة طياوس ومحاورة طياوس هي آخر ما كتبأفلاطون فبل القوانين . ويمكن القول إنها استعراض عام لجميع المعارف الحاصة بالعالم

<sup>(</sup>١) طهاوس ۵۵.

من سائر نواحيه والى كانت سائدة فى عصره . فهى تنعلق بالعلوم الطبيعية بوجه عام ، جمع أفلاطون شملها ، وفسرها بطريقته الرياضية ، ابتداء من خلق العالم . والسماء وما فيها كواكب . والأرض وما عليها من كائنات حية ، وتركيب أعضاء هذه الكائنات وكيفية أداء وظائفها . وليس لأفلاطون من فضل إلا جمع هذه المعلومات المستقاة من تلامذة سقواط وتلامذته الرياضيين ، ثم ترتيبها وتنسيقها حتى أصبحت محاورة طهاوس متناً مدى قرون عديدة للعلم الإغريقى . ولن يتسع المجال هنا لعرض كل ما جاء فى طهاوس ، وسوف نتحدث عن نظرية النفس وطبيعها .

والذي يهمنا من الإشارة إلى تمسير أفلاطون للعناصر أنه يعدل عن نظرية المناصر الأربعة التي قال بها أنبا دقليس ، ويردها إلى هيئة هندسية . ويفسر باجهاعها وتركيباتها الطبيعة والأحياء . وهذا ما فعله ديكارت حين رد الطبيعة إلى الهندسة : أي المادة إلى الامتداد . وون هذا الوجه كانت مدرسة أفلاطون رياضية تفسر العالم وكل شيء فيه تفسيراً رياضياً ، على عكس مدرسة أرسطو التي ربعت إلى النزعة الطبيعية . حقاً لقد انتصرت النزعة الأرسطية زوما طويلا وسادت في العصر الوسيط . ولكن النزعة الأفلاطونية . وفعي بها التفسير الرياضي للأشياء ، عادت مرة أخرى للحياة منذ الفلسفة الحديثة . واشتد ساعدها في القلسفة المعاصرة . فنحن نعيش اليوم في ظل الرياضية ، وحتى المنطق الحديث أصبح منطقاً رياضياً : وارتفع شأن الفلاسفة الرياضيين من أمثال أينشتين وبرتراند رسل وهوايهيد . من اعتملوا على الرياضة في تصوراتهم الفلسفية .

## ٤ \_ الفلسفة

لاينفك أفلاطون ببين منذ محاوراته الأولى أن في الفلسفة مرحلة "أسمى من العلم، وأن الفيلسوف لا بد أن يكون عالماً أولا ثم يشرع بعد ذلك فى التفلسف ، وقد يصل وقد لا يصل . ولقد طبق هذا المبدأ على نفسه ، وعلى طلبة مدرسته ، وعلى ديونيسوس الذي كلف بتعليمه . غير أن التلميذ خرج عن أمر أستاذه وأبي لاستمرار فى تعلم الهندسة . وزعم أنه بلغ الفلسفة وألف فى الموضوع كتاباً . فلم يطق أفلاطون صبراً وكتب في الحطاب السابع ينعي عليه ذلك ، لأن الفلسفة لا تلتقط من أفواه المعلمين بل يجبأن تكون كشفاً شخصيًّا . ومعرفة بالنفش . وأكثر من ذلك فإن من بلغ مرتبة هذا الكشف فلن يَقوى على التعبير عن الحقائق التي أبصر بها . ولذلك فهو يعترف أنه لم يكتب ولن يكتب في الفلسفة كتاباً ، لأن حقائقها لا يمكن التعبير عمها بالألفاظ كما هي الحال في الموضوعات الأخرى، وإيما السبيل للفلسفة أن يستعين الطالب بمرشد يعيش في صحبته زمناً ، ثم إذا ببريق من المعرفة يضيء أرجاء النفس ، حتى إذا اهتدى المرء إلى الحقيقة في باطن نفسه تشبث بها ، وأخذ يغذيها بالبحث والتأمل . ولو فرض أن أحداً استطاع أن يدون ف الفلسفة كتاباً فلن يستفيد منه إلا قلة قليلة من الناس الذين يكتشفون الحقيقة بأنفسهم ويصلون إلى معرفتها . هذا هو دستور الفلسفة كما وصفه فى ذلك الحطاب. ثم طبقه فضرب مثلا بالدائرة ننطق اسمها ونعرفها بأن محيطها ما كان على أبعاد متساوية من المركز . ونرسمها ونمحوها . ثم بعد ذلك نصل إلى معرفة و الدائرة بالذات » التي لا تكون ولا تفسد . وليس وجودها في أشكال الأجسام المحسوسة ، بل في داخل النفس ، وهذا المثال الموجود في النفس له أصل في الحارج هو الحقيقة الأخيرة للدائرة . (الخطاب السابع ٣٤١ – ٣٤٣) .

جملة القول : لكل شيء محسوس حقيقة معقولة ، والمعقولات هي الأصل في

المحسوسات ، وإذا كانت المحسوسات موجودة " في الحارج وندركها بالبعد حين تقع العين عليها ، فكذلك المعقولات لها وجود مستقل عنا ونستطيع أن نبصر بها إذا وجهنا النفس نحو إدراكها . والفلسفة كما عرفها أفلاطون في مواضع شتى من محاوراته هي « رؤية الحق » أو البصر بالمثال . ومن أجل ذلك نسبوا إلى أفلاطون نزعة صوفية (١) ، كما ذهب إلى ذلك برتراند رسل ، لأنه يريد أن تنكشف له الحقائق ، وأن يتصل بها اتصالا مباشراً كما يراها في داخل النفس بغير توسط الحس . ومن الفلاسفة المعاصرين من فهب هذا المذهب وأراد الاتصال المباشر بمعطيات الشعور ، مثل برجسون الذي يعلن كأفلاطون أن اللغة عقبة في سبيل التعبير عن هذا الشعور . ورؤية الحقيقة ضربٌ من التشبيه برؤية المحسوسات ، ولذلك كان البعصر أثمن الحواس ، فهو أعلى من السمع ، والفنون البصرية أرفع من السمعية ، وأول ما خلق من أعضاء الحس هو البصر (٢٠) ، لأن أهمها . ويتحدث عنه في محاورة فيدروس باعتبار أنه أرفع الحواس وأحدها ، والذي به يبصر الناس بالحمال فيعشقونه ويصبحون من المحبين (٣) . فالأشياء الجميلة هي أول ما يتعلم منها المرء رؤية الجمال ، إذ يتخطى البعد بالأشكال والصور المتغيرة إلى البصيرة بجمال فريد هو مثال الجمال بالذات. ويرتفع المرء درجة أسمى حين يبصر الحقائق الهندسية كالخط والمثلث والدائرة في العقل لافي المجسمات المحسوسة . والواقع أن المشتغلين بالرياضة يفعلون هذا حين يتصورون مسائلها مجردة فىالعقل ، ولكنهم لا يفكرون بمعونة الصور الحسية ، فقد أُثبت علم النفس الحديث أن التفكير يتم بغيرصور أو بمقدارضئيل جدًّا من الصور الحسية . ومع ذلك فأفلاطون يستعمل على الدوام تشبيه العين والبصر في إدراك

<sup>(</sup>١) يقول برتراند رسل : « وكذلك أعى احتراء الرياضة وخلطه بين العقل والنظر الصول غلطاً لا يكاد يفرق فيه أحدهما عن الآخر » تاريخ الفلسفة الغربية – ترجمة زكى نجيب محمود – ص ١٧٧ – وذلك بصدد الحديث عن مصادر آراء أفلاطون وأنه استعد من فيثاغورس والأورفية الانجاء الديني والإيمان بالخلود .

<sup>(</sup>٢) طيمارس ه ۽ ب .

<sup>(</sup>٣) فيدروس ٢٥٠ - .

الحقائق الثابتة ، فعين الفيلسوف تتجه «على الدوام نحو الأمور الثابتة التي لا تنغير » (١) ، وهو عالم لا يجور فيه شيء على شيء . بل يرت فيه كل شيء يتحرك بنظام طبقاً للعقل .

و يمضى أفلاطون فى التشبيه إلى بهايته ، فالعين آلة البصر ، والعين ترى المحسوسات الكثيرة فهى موضوعات المجسوسات الكثيرة فهى موضوعات المجسوسات الكثيرة فهى موضوعات المجلس على المحلوب الم

ولما كانت الفلسمة هي بصر النفس بالحق والجمال فلا ينبغي آن يعوقها أي عائق عن ذلك . غير أن النفس الإنسانية مرتبطة مع الأسن بالجسد ، متعلقة به ما دام الإنسان على قيد الحياة ، ولذلك فإنها لن تبلغ الفلسفة الصحيحة إلا إذا تخلصت تخلصاً تاماً من البدن ، ولا يكون هذا إلاعند الموت . فلا غرابة أن يقول سقراط في فيدون إن الفيلسوف الحق هو الذي يطلب الموت ويتعلمه ، أي يبحث في السبيل الذي يؤدي إلى فصل النفس عن البدن (٤) . ذلك أن البدن وما له من مطالب وما يخضع له من رغبات وأمراض ومخاوف يعوقنا عن طلب

<sup>(</sup>١) الحمهورية ٥٠٠ .

<sup>(</sup>٢) الحمهوبة ١٠٥ - ١٠٥ .

<sup>(</sup>٣) الجمهورية ٣٥٠ .

<sup>(</sup>٤) فيدون ٢٢ – ٨٨ .

الحقيقة الخالصة في نقائها وصفائها و فإذا لم يتيسر لنا ونحن على قيد الحياة بلوغ الحق ذاته ، فلنقترب منه أشد الاقتراب بما نزاوله من تأديب النفس حتى نتخلص من علائق البدن والاستمتاع بلذة الحواس ، وترتفع إلى مباهج العقل ونعيش في عالم المثل .

وهذه هي الصفات التي يجب توافرها في الفيلسوف . إذا كانت طبيعته مواتية . أولها أن يحب الحق وسائر ضروب الوجود الحقيق بما يجعله ينهي بالاطلاع على الطبيعة الثابتة الأزلية لا تلك التي تكون وتفسد . والثانية أن يستغرق في لذة الخسم ، فيعدل عن الطمع والشره ويعهش في عفة واعتدال . والثالثة أن يحيا حياة عقلية يتأمل أبداً المعقولات ولا يفكر في حياته الشخصية ، فلا يعود يحثى الموت ، لأن الحوف وما يتبعه من جبن أعظم أعداء الفلسفة . والرابعة أن يكون حسن العشرة رقيقاً مهذاً عبلًا للتعلم جيد الذاكرة عبلًا للعدل والاعتدال .

وكل من كان على خلاف ذلك فلا سبيل إلى بلوغه الفلسفة . وفي هذا يقول أفلاطون إنه عند ما زار إيطاليا وصقلية لأول مرة لم تعجبه طريقة الحياة التي كانت تجرى هناك وكانوا يعدونها مطية للسعادة ، فهى حياة حافلة بالمآدب السرقوسية التي يتخم فيها المرء بالطعام والشراب مرتين في كل يوم ، ولا ينام في الليل وحيداً أبداً منغمساً في ملذات هذه الصحبة . ولن تجد أحداً على ظهر الأرض يستطيع بعد انغماسه في هذه الأمور منذ شبابه وبعد رسوخ هذه العادات في نفسه . أن يبلغ الحكمة . ولا يمكن أية طبيعة بشرية أن تشتمل على هذا الخليط العجيب من الفضائل والرذائل . فالاعتدال أبعد الأمور عن نفسه ، وكذلك سائر الفضائل (۱) .

ومن أجل ذلك عاد أفلاطون من صقلية مشمئز النفس وقد عقد العزم على

<sup>(</sup>١) الحطاب السابع ٣٢٦ ا – د .

الأخذ بيد البشرية في طريق الفلسفة ، فرأى أنها مهمة شاقة يجب أن تبدأ منذ الصغر ، ورسم مهيج البربية الذي ذكرناه من قبل ، والذي لا يصل فيه إلى تعلم الفلسفة إلا قلة قليلة من فوى الطبائع المواتية في سن الثلاثين حتى الحامسة والثلاثين .

وقد يظن أن الفلسفة هي تأمل الجفائق مع انقطاع الصلة بالحياة العملية . وأن صاحبها مع هذا التأمل الحالص يعيش في برج عاجي من عالم الفكر للفكر وأقصى ما بفعله أن يذيم أفكاره على الناس . وهذه الفكرة عن الفلسفة هي أبعد الأشياء عن رأى أفلاطون، فالفلسفة الصحيحة هي التي تهدى الإنسان في سلوكه والَّتي تنتهي بالعمل الصالح الذي يجب أن يكون . عند ما دعا ديون أفلاطون ليذهب إلى صقلية في زيارته الثانية كان أفلاطون متردداً عازفاً عن الذهاب . ولكنه كما يقول : « خفت أن أبدو لنفسى مجرد رجل أقوال لا يشارك في أي عمل. كما أبدو مضحياً بصحبة وصداقة ديون الذي كان في خطر ليس بالقليل ۽ (١١) . وفضلا عن ذلك فالفلسفة الصحيحة هي السبيل إلى صلاح المجتمع ، إذ يمكن بوساطتها تمييز طبيعة العدل وحقوق الإنسان ، ولن يتخلص الجنس البشبري من متاعبه إلا حين يستولى الفلاسفة على السلطة السياسية ، أو يصبح حكام الدولة فلاسفة (٢) . وهناك في الجمهورية فقرة مشهورة تردد المعنى نفسه حيث يقول سقراط : « إلى أن يصبح الفلاسفة ملوك المدن ، أو يصبح من نسميهم اليوم ملوكاً وحكاماً فلاسفة على الحقيقة ، وتجتمع السلطة السياسية والفلسفة معاً . . . فَلَن تتخلص المدن ولا جنس الإنسان من الشر ، ولن تتحقق المدينة الفاضلة التي وصفناها في مناقشاتنا التحقق الممكن ولن تشهد ضوء النهار » (٣) .

وقد كانت الأكاديمية مدرسة لتعليم الحكام ، وقام أفلاطون نفسه بتعليم

<sup>(</sup>١) الخطاب السايع ٣٢٨ ب.

<sup>(</sup>٢) الخطاب السابع ٣٢٦ ا .

<sup>(</sup>٣) الجمهورية ٧٧ .

ديونيسوس ، فالفلسفة الصحيحة هى التى تنتهى بتولى أعمال المجتمع ، والعمل على ضلاحه ، والأخذ بيده فى طريق الحبر والعدل ، وذلك بعد السير على منهج التربية الطويل الذى فرضه لطالب الفلسفة .

ولما كاد أفلاطون متعدد الجوانب ، لم ينظم محاوراته على هيئة تعليمية ، فقد المختلفت آراء المفسرين والشراح فيا يقصده من الفلسفة . فأرسطو يرى أن جوهر الفلسفة عند أفلاطون هو المثل ، فنظر إليه من الجانب الميتافيزيق ، والفلسفة من هذا الوجه هي إدراك المثال ، أو البصر بالحقيقة ، أى تحويل النفس وتوجيهها لر وية الحقائق . ورأى بعضهم أن الفلسفة هي العمل الصالح اللي يصدر عن الحاكم الفيلسوف ، فالفلسفة فضيلة اجتماعية وسياسية . وفسر فريق ثالث الفلسفة عند أفلاطون بأنها التربية ، مثل يبجر في كتابه Paideia ، أى التربية أو الثقافة . وليس بين هذه التأويلات تناقض إذ كلها ترجع إلى أساس واحد ، هو النفس الإنسانية وكيف نصل إلى توجيهها نحو الحق والخير والجمال .

فالفلسفة فى جوهرها عملية توجيه ، أو تحويل ، أو هداية النفس ، لرؤية الحقائق ، ويسمى أفلاطون هذه العملية باصطلاح خاص هو periagoge ، أو metastrophe ، ويترجم هذا الاصطلاح بالفرنسية والإنجليزية بقولهم conversion ، وأصل معناه هو التوجيه أو الإدارة (١١) ، والمقصود إدارة النفس بكليها لتتجه نحو نور مثال الحير ، وهو الأصل الإلهى لهذا العالم . يقول أفلاطون فى الجمهورية : ٥ لقد تبين من حوارنا أن القوة على التعلم مفطورة فى نفس كل إنسان ، وأن الآلمة oragnon التى يتعلم بها تشبه العين التى لا يمكن أن تتحول من الظلمة إلى النور إلا حين يستدير البدن كله . وعلى هذا النحو لا بد لهذه الآلة مع النفس بكليها أن تتحول عن عالم الكون والفساد حتى تتعود

<sup>(</sup>١) انظر بيجر ، الحزه الثاني ص ٢٩٥ وما بعدها .

تحمل النظر إلى الوجود الثابت ، وتقوى على البصر بأبهى جانب من الوجود وهو الذي نسميه الخير ، (١) . ولما كانت الحقائق موجودة في النفس وجوداً سابقاً ، وكان العلم تذكراً والجهل نسياناً ، فالمطلوب من الفيلسوف أن يستدير من النظر إلى المحسوسات الحارجية ليتأمل في باطن نفسه فيرى في ضوء الحير الحقائق الأزلية الثابتة . وهذا هو المعنى المقصود بتوجيه النفس ، أو الهداية . ونحن نستحسن لفظة الهداية لأن الفلسفة ، وهي محبة البحث والدرس ، مهدى النفس إلى معرفة الحقائق ورؤيتها، ولا هداية بغير نوريدل على الطريق المستقم، أما النور الذي يهدى النفس عند أفلاطون فهو « الحبر » ، ذلك الذي شبهه فى موضع سابق بضوء الشمس ، وهو « الله » فى مواضع أخرى من محاوراته ، لأن الله هو مثال الحير . فإذا كانت الفلسفة تطلب من صاحبها التطلع نحو الخير ، والصبر على بهاء نوره الساطع ، مما لا يستطيع أحد من البشر أن يستمر على تأمله زمناً طويلا ، وكان أقصى ما يمكن أن يفعله الفيلسوف أن يستمد من نور الحير لمحة تضيء نفسه ليبصر الحقائق ،وكان الحير هو الله ، فلا غرابة أن تكون « الفلسفة هي التشبه بالإله بقدر الطاقة الإنسانية » وهو تعريف ساد عند الفلاسفة الإسلاميين ، وقد نقاوه عن أفلاطون حيث يقول في الجمهورية : ﴿ وَلَنْ تَتَّخَلِّي الآلِمَةُ عَنِ الرَّجِلِ الذِّي عَقَدَ عَلَى الْعَدَلُ قَلْبُهُ وكان ساعياً على نهج الفضيلة إلى التشبه بالإله بقدر الطاقة الإنسانية » <sup>(٢)</sup>

ويقول فى ثيتاتوس إن الشرور لن تزول أبداً ، إذ لا بد أن يبقى دائماً شىء يضاد الخير . ذلك أن الشرور لا مكان لها بين الآلهة فى السهاء ، فهى تحوم بالضرورة حول الطبيعة البشرية الفانية وفى هذا العالم الأرضى ، ومن أجل ذلك علينا أن نطير بأسرع ما يمكننا من الأرض إلى السهاء . والهرب من هذه الأرض

<sup>(</sup>١) الجمهورية ١٨ه .

<sup>(</sup>٢) الجمهورية ٦١٣ .

هو التشبه بالإله بقدر الطاقة الإنسانية ، فيصبح المرء قدسيًا ، وعادلاً ، وحكيا (١) .

فنحن نرى هنا تفسير ما كان يقوله سقراط ويتمناه من أن الفيلسوف هو الذى يطلب الموت. وقد شرحنا هذا المهى من قبل على أنه انفصال النفس عن اللدى يطلب الموت. وقد شرحنا هذا المهى من قبل على أنه انفصال النفس عن البدن ، واتصال النفس بالمبادئ العليا الشريفة ، والآن نرى أن الفلسفة هى التشبه بالإله ، وأن الفيلسوف هو الذى يهرب من الأرض المملوءة بالشر إلى عالم السهاء. قلا حياة المفيلسوف الحق على ظهر هذه الأرض وما فى مدنها من مظالم وشرور . ومن أجل ذلك أنشأ أفلاطون « الجمهورية ، لتكون موثلا الفلاسفة ، ومستقرًا للفلسفة الصحيحة ، ولكن الجمهورية مدينة فاضلة، إلهية ، لا يحل لها على هذه الأرض ، ولذلك فشلت واضطر إلى العدول عنها إلى مدينة القوانين ، وهي أفضل مدينة القوانين ،

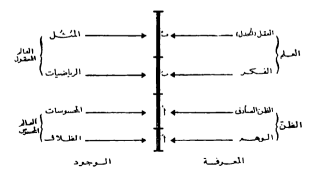
فهداية النفس هي الاهتداء بنور الخير أو الإله إلى الحقائق الثابتة الموجودة في النفس وجوداً أزلياً ، وليس هذا ميسوراً إلالصفوة مختارة تمتاز بالاستعداد الطبيعي ، إلى جانب مشقة البحث وطول الدرس ، ومع فضل الله ونعمته على طالب الحكمة بإشاعة النور الذي يهديه .

فا هذا البحث الشاق ، أو المنهج الذي يرسمه أفلاطون لطالب الفلسفة ؟ إنه الجلدل . والجدل بمعنى عام منه صاعد ومنه نازل ، فالصاعد يرتفع بالنفس من عالم الحس إلى عالم العقل ، إلى المثل ، والنازل يهبط من المثل مرة أخرى إلى عالم الحس ، وقد رأينا أمثلة لهذا الضرب من الجلل عند الحديث عن الفن الذي يبلغ مثال الجمال ، وفي العلم الرياضي الذي يبلغ مثال الحقائق الرياضية كالدائرة باللذات . فلما أراد أفلاطون أن يبين الجلل الحاص بالمرحلة الحاصة بالفلسفة ضرب مثلا بخط مستقيم يقسم في نقطة قسمين أحدهما أصغر للعالم المحسوس ،

<sup>(</sup>۱) ثيتاتوس ١٧٦ .

والآخر أكبر للعالم المعقول . ثم يقسم كلى جزء منه بالنسبة ذاتها قسمين كل قسم منهما يمثل درجة من الحقيقة باعتبار قرب الأشباء منها أو بعدها عنها فيكون عندنا أربعة أقسام تمثل درجات الموجودات من جهة ، ويوازيها أربع مراحل من المعرفة من جهة أخرى . أما درجات الوجود فهى الظلال ، والمحسوسات بما فيها من حيوانات ونباتات ، والحقائق الرياضية ، والمثل . وأما درجات المعرفة فهى من حيوانات ونباتات ، والحقائق الرياضية ، والمثل . ويمكن اختزال هذه الأقسام الأربعة فى قسمين هما العالم المحسوس ، والعقل . ويمكن اختزال هذه الأقسام المحسوس هى المحسوسات وظلالها التى تظهر فى الماء مثلا ، وموضوعات العالم المحقول عمتاز بنوعين من المعرفة هما الظن المحلول من الخفق هما الظن الصادق هو الوهم والعقل ، فالمظن منه ظن غير صادق هو الوهم ونه العقل الصحيح mous والعقل ، والعقل المحدود في والعالم المعادق المحدود في الماء العقل المحدود والعقل ، والعقل المحدود في ونه العقل الصحيح mous .

ويوضح هذا الجلول ما ذهب إليه أفلاطون فى الجمهورية .



وليس الحدل مجرد ارتفاع من المحسوسات إلى المعقولات ، ولكنه في اصطلاح أفلاطون بالمعنى الحاص الوثيق عملية عقلية خاصة بمرحلة المثل فقط . ولذلك مسن بنا أن نرجع مرة أخرى إلى عالم الرياضيات فنجد علماءها يستخدمون مهج الفروض التي يصطنعونها ويعتمدون عليها كأساس في تفكيرهم ، ويتخدونها مبادئ لنتائجهم . أما في مرحلة الجدل ، فإن الفيلسوف يبدأ من هذه المبادئ أو الفروض التي كانت نهاية ما بلغه الرياضيون ، ليصعد منها إلى المبدأ الأول للكون ، فيرتفع من المثل إلى الممثل ويستقر في عالم المثل ؛ فالجدل ضرب من المحوفة يسمو فوق الفروض ليبلغ مبدأ الكل حتى إذا تعلق به نزل منه محطوات متدرجة بغير معوفة أي محسوس من المثل وقي المثل حتى تنتهي بالمثل (1)

فهذا هو مهج الفلسفة الصحيح الذي يتصل بعالم المثل فقط ، وهو مهج عسير شاق ، يصعب فهمه فضلا عن ممارسته ، ولذلك كان أفلاطون على حتى حين جعل غلو كون عاور سقراط يقول عند هذا الحد: « ألست أفهمك تماماً» (٢٠) وكان أفلاطون على حق حين وصف الفلسفة بالصعوبة ، وبأنها تبصر ولكها تستعصى على التعبير ، ولا يمكن للألفاظ أن تفصح عنها . وما بالك بمن يريد أن يبلغ المبدأ الأول للكون ، إلى مثال الحير ، إلى المطلق ، إلى الله . ولم يفعل الغزالى أكثر من ذلك حين قال : « وكان ما كان مما لست أذكره . . . » .

ولما رأى أفلاطون أن فكرته عن ترتيب الموجودات والسبيل إلى معرفتها ، وبخاصة عند ما نبلغ الجدل الذى يضرب فى بيداء المثل ، عسيرة على الأفهام صعبة على المدارك حتى عند المشتغلين بالفلسفة ، لجأ إلى توضيحها بأسطورة الكهف المشهورة عنه . وهذه هى فائدة الأساطير التى تزخر بها محاوراته ، فهى لا تعدو أن تكون تشبيهات تقرب الفكرة إلى الأذهان ، أو هى رموز تحتاج إلى تأويل .

<sup>(</sup>١) الجمهورية ١١٥ .

<sup>(</sup>٢) الجمهورية ١١٥ :

إنه يتصور قوماً يعيشون فى كهف ، أو مغارة ، فى باطن الأرض ، ولهذا الكهف باب يتجه نحو الضوء فينير أرجاءه . أما الناس الذين يعيشون فيه فهم مقيدون بالسلاسل منذ طفولهم فى أرجلهم ورقابهم بحيث تستعصى الحركة عليهم ولا يتمكنون من النظر إلا إلى ما يمر أمامهم ، لأن ظهورهم تواجه الباب . وهناك نار تشتعل من فوق خلفهم وعلى مبعدة مهم بحيث تمر أشعتها من فوق تلك انار طريق يمتد فيه جدار غير مرتفع أشبه بالستارة التى يلعب من ورأتها الممثل بالدى – (وهي اللعبة المشهورة عندنا بالأراجوز ، أو القراقور) . ويوجد خلف ذلك الجدار قوم يحملون جميع أصناف الأشياء والتماثيل المصنوعة من الخشب والحجر ، بعضهم يتكلم وبعضهم صامت . وتبرز هذه الأشياء كلها فوق الجدار فتلى النار بظلالها على الجائط . ولماكان هؤلاء المساجين عاجزين عن التلفت إلى الخلف فإمم لم يشهدوا طول حيامهم غير تلك الظلال التى يعتقدون أنها حقائق ، كما يعتقدون أن الأصوات التى يسمعونها صادرة عها .

فلو فرضنا أن شخصاً من هؤلاء المساجين فكت أغلاله ، واضطر إلى الوقوف على قدميه والنفت نحو مصدير الضوء فلن يقوى على رؤية الأشياء الحقيقية التى اعتاد رؤية ظلالها بسبب شدة البريق الذي يخطف الأبصار . ثم جاء أحد وأخبره أن ما كان يراه من قبل أوهام ، وأن ما يراه الآن هي الحقائق ، ما دامت عينه قد اتجهت نحو الوجود الحقيقي ، وأصبحت رؤيته له أوضح ، فلن يصدقه ، بل يعتقد أن الظلال التي كان يراها أكثر حقيقة نما يراه الآن ، فيستدير مرة أخرى إلى الكهف .

إنه فى حاجة إلى دربة طويلة قبل أن يتمكن من رؤية العالم السماوى . فهو لا يرى أول الأمر إلا الظلال . ثم صور الناس والأشياء المنعكسة على صفحة الماء، وبعد زمن طويل. الناس أنفسهم والأشياء ذاتها . وبعد ذلك يتطلع إلى السهاء وما فيه نجوم فى أثناء الليل، وأخيراً يحدق ببصره فى الشمس ذاتها ببهائها وصفائها لا فى أشعتها المنعكسة فى الماء أو فى أى شىء آخر . وعندئذ يعلم أن الشمس هى علة تغير الفصول ومر السنين ، وهى التى تتحكم فى جميع الأشياء فى العالم المرئى ، بل هى سبب جميع الظلال التى اعتاد هو وسائر المساجين رؤيتها .

ثم لما تذكر هذا الشخص مسكنه الأول وأترابه من المساجين فرح وأخذ يرثى لحالهم . ولو فرضنا أن المساجين خلعوا على من يبرع فى ملاحظة الظلال آيات الشرف والمجد ، فلن يحفل هذا الشخص الحربها ، بل يؤثر أن يعيش تابعاً فى العالم المعقول من أن يكون أميراً فى عالم الظلال. ولو أنه نزل مرة أخرى إلى الكهف يبارى أصحابه فى التحديق فى الظلال كعهده السابق ما استطاع إلى ذلك سبيلا لمجزه عن الرؤية فى الظلام ، ولكان أمره مثاراً المسخرية ومدعاة الرئاء إذ يقول عنه أصحابه إنه أفسد عينيه فصعد بهما وهبط بدوبهما . ولو أنه حاول أن يحررهم ويفك أسرهم لأمسكوا بتلابيبه وأجهز واعليه (١) .

إنها لأسطورة شائقة بديعة ، ورمز لا يستعصى على التأويل ، بعد أن مهد له أفلاطون بتشبيه الحط المنقسم أربعة أقسام ، وتشبيه الحير بالشمس ، وأنه مثلها علة رؤية الحقائق . ومع ذلك فقد بادر أفلاطون نفسه بالتأويل ، فقال إن السجن هو العالم المرئى ، وضوء النار هو الشمس ، والصعود إلى فوق يشبه صعود النفس إلى العالم المعقول حيث يكون مثال الخير هو آخر ما يرى ، وهو لا يرى إلا بمشقة عظيمة ، وإذا تمت رؤيته علم أنه علة كل جمال وحق ، وأنه أصل النور في هذا العالم المرئى ، ومنبع العقل والحق في العالم المعقل (٢٠).

لقد أوردنا الأسطورة بهامها لأنها تلخص رأى أفلاطون فى الفلسفة أحسن تلخيص . فالفلسفة هى. رؤية الحق . وهى هداية النفس بطريق الحير إلى المثل . وهى التخلص من أوهام الظلال فى العالم المحسوس والترقى إلى حقائق العالم المعقول . وهى بعد ذلك النزول إلى عبودية هذا العالم الأرضى لمحاولة

<sup>(</sup>١) الجمهورية ١٤ه – ١٧ه .

<sup>(</sup>٢) الحنهورية ١٧ه.

تخليص الناس مما يسودهم من شر وجهل وظلم وعدوان .

الحق أن أفلاطون يصور لنا في هذه الأسطورة حياة سقراط ، ويشير بطرف خي إلى إعدامه ، ذلك أن سقراط هو الفيلسوف الذي تحرر من سجن هذا العالم وارتق إلى آفاق الفلسفة العليا ، فإذا به ينفصل عن المجتمع ويصبح وهو معهم غريباً عهم ، فلما أراد أن يأخذ بيد الأثينيين من الظلمات إلى العرب ، ومن الجلهل إلى العلم ، ومن الباطل إلى الحق ، ومن الظلم إلى العدل ، ومن الفجور إلى التقوى، أمسكوا بتلابيبه ودبروا له الاتهام ثم حكموا عليه بالإعدام . وهذا شأن كل مصلح ، وكل صاحب دعوة إلى الحق في مجتمع يقوم على الباطل . قصارى القول الفلسفة هي تحويل النفس من عالم المحسوسات إلى عالم المثل .

قصارى الفول الفلسفة هي تحويل النفس من عالم المحسوسات إلى عالم المثل فما هي النفس ؟ وما هي المثل ؟

## النفس

المحور الذى تدور عليه فلسفة أفلاطون هو النفس الإنسانية باعتبار أنها مقر المثل ومصدر المعرفة . ولقد كان في هذا الاتجاه أميناً لفلسفة سقراط الذى اتخاه من الحكمة المشهورة و اعرف نفسك » شعاراً أ، فحول بذلك اتجاه الفلسفة ، وأحدث فيها أول ثورة خطيرة في تاريخها . وظل سقراط حياته يشتى في هذا البحث ولم يبلغ غايته ، فتابع أفلاطون السير على الدرب ، ليكشف عن طبيعتها ، وأحوالها ، وأقسامها ، وخلودها ، وكيفية وصولها إلى المعرفة ، وتحدث عن ذلك كله في محاورات بأعنها فضلا عن الإشارة في محاورته الآخرى إلى أطراف من أمرها . وهذه المحاورات التي تعنينا الآن هي مينون ، وفيدروس ، وفيدون ، وطياوس .

ومينون محاورة مشهورة لأبها تبسط جانبا من نظرية أفلاطون في المعرفة ، وهي أن العلم \* تذك \* ، الواقع أن محاورات أفلاطون متعددة الجوانب ، وليس الحديث في مينون عن المعرفة وأبها تذكر إلا طرفاً من مباحثها . فهي تبدأ بهذا السؤال : أتمعلم الفضيلة؟ أتكتسب بالإلف والاعتياد لا بالتعلم ؟ أو أبها فطرية عند الذين وهبهم الطبيعة إياها ، فلاهي مكتسبة بالعادة ولا بالتعلم . وقد اقتضى الجوابعن هذه الاسئلة كثيراً من الاستطراد إلى الكلام عن العلم الرياضي وكيف يكتسب ويكتشف ، وعن فضائل النفس ، وعن الفضيلة بوجه عام . وقد كان المفسطائيون يزعمون أن الفضائل بمكن تعليمها ، ولذلك نصبوا أنفسهم لهذه المهمة وتناولوا عليها الأجر . وجرى البحث في محاورتي بروتاجوراس وجورجياس عن الفضائل كالشجاعة والتقوى والعدل والاعتدال ، وانهى البحث إلى أن هذه الفضائل المتعددة إنما هي أجزاء لثيء واحد ، وأثمًا أوجه لفضيلة واحدة . والآن

فى مينون خاتمة المحاورات الأخلاقية ، نريد أن نعلم ما هذه الفضيلة ؟ فكان الجواب عن ذلك أن الفضيلة هى المعرفة ، وأن المعرفة هى المعرفة بالنفس ، وأن العلم تذكر والجهل نسيان .

كان المتداول بين الناس أن فضائل النفس كثيرة ينبغى على الإنسان أن يتحلى بها وأن يعمل على اكتسابها . وقد عدد سقراط أنواع الحير التى تنفع الإنسان ، كالصحة . والقوة ، والجمال ، والثروة . ولكن هذه الأمور كلها خارجة عنا وتضاف إلينا ، قد تنفعنا وقد تضرنا ، ونفعها أو ضررها ناشئ عن حسن أوسوء استخدامها ، فالمرجع فى النفع أو الفرر إلى الحكمة فى التمييز والإيثار وهناك فضائل تتعلق بالنفس منها الاعتدال والعدل والشجاعة والطاعة وجودة التذكر وغير ذلك . ولكن أى فضيلة من هذه الفضائل إذا لم تصحب بالعقل أو المنكر وهو الذى يسميه فرونيسيس Phronesis ، لم تكن فضيلة حقة . هذا العقل هو الذى يميز بين الحسن والقبيح ، والحير والشر ، ويشير إلى الحيرات الحقيقية والحيرات الزائفة ، وماذا يجب علينا أن نختاره منها ؛ هذا العقل فيه المعرفة التى نشدها ، وهو جوهر الفضيلة بالذات ، وهو فضيلة النفس التى تتفرع عنه سائر القضائل الأخرى .

فالفضيلة هي المعرفة ، فني مثال الفضيلة ، لأن المثال واحد ، ولأنه موضوع المعرفة ويدرك بالعقل لابالحس . يقول سقراط : «حقاً الفضائل كثيرة ومتعددة الأنواع ، ولكنها تنفق جميعاً في مثال واحد بالذات » . ويضيف إلى ذلك «هذا المثال eidos هو الذي يجب على الرجل الذي يسأل السؤال الذي سألتنيه أن يجعله صوب عينيه حين يجيب » . والسؤال عن : ما هي الفضيلة ؟ فالجواب الصحيح يجب أن يبين هذه « الماهي » أي الماهية مناه ولكن الجواب السابق لم يحدد التعريف ولم يوضح الماهية ، بل بلغ المثال ، الذي شماه إيدوس أي الشكل ، الذي يرى كما يقول على سبيل التشبيه بالعينين . وهكذا نجد أن الجدل

<sup>(</sup>۱) مینون ۷۲ ،

صعد بنا من الفضائل الكثيرة المتنوعة إلى فضيلة واحدة بالذات : إلى المثال الذى تشترك فيه جميع الفضائل .

وإذا كانت الفضيلة من المعرفة ، فكيف تعرف النفس ؟ لقد تحير مينون في تعريف الفضيلة ، واتهم سقراط بالمشاغبة ، حين وضعه في مأزق وأثار مشكلة تستعصى على الحل . فالبحث في المعرفة نستحيل ، لأنك إما أن تعرف أو لا تعرف ، فإن كنت تعرف فلا محل للبحث عن شيء تعرفه ، وإن كنت لا تعرف ، فهما تبحث ثم تصل إلى شيء ما فلن تتأكد أنه هو الذي كنت تطلبه لأنك لا تعرفه . وخرج سقراط من هذه المشكلة بنظرية التذكر التي سمعها من الكهنة ومن الشعراء مثل بندار وغيره . وقد كانت نظرية التناسخ جزءاً من عقيدة النحلة الأورفية والفيثاغوريين. فللنفس حياة سابقة قبل حلولها في هذا البدن ، فهي خالدة وليست حياتها في بدن معين إلا مرحلة من مراحل تاريخها . وما دامت النفس خالدة فقد اطلعت منذ زمن طويل على كل شيء ثم نسيت عند حلولها في هذا البدن ، و يمكن بشيء من الانتباه أن يتذكر الإنسان ما كان قد علمه . وهذا هو الذي تعلمه سقراط عن الأورفية والفيثاغورية خاصًّا بخلود النفسوتذكرها . ولكى يؤيد النظرية بالدليل العملىاستدعى سقراط خادم مينون ، وأخذ يسأله عن طول ضلع المربع الذي مساحته ثمانية أقدام مربعا ولم يكن للخادم علم سابق بالهندسة ، ومع ذلك استطاع بإرشاد سقراط الذي كان يضع له الأسئلة ليجيب عهما أن يصل إلى هذه المعرفة . وهكذا تولدت المعرفة من داخل النفس ؛ ومنى كان الأمر كذلك ، وكان الحادم جاهلا بالهندسة ، فلا بدأنه كان على علم سابق بهذه المسائل ، ويترتب على ذلك أن النفس خالدة پېولکن خلود النفس قضية أخرى فى غاية الصعوبة نحتاج إلى معالجة على حلمة ، وهو الذى فعله أفلاطون في محاورة فيدون. ولكنه في مينون يفترضها فرضاً ويرتب على ذلك اطلاعها السابق على كل شيء ، فيقول : وحيث إن النفس خالدة ، وتولد عدة مرات كثيرة ، وحيث[نها قد اطلعت على جميع الأشياء الموجودة فى عالم

السهاء أو فى العالم الأرضى فعندها معرفة بها جميعاً . فلا غرابة أن تكون قادرة على تذكر كل ما عرفته عن الفضيلة وعن كل شيء آخر . ذلك أنه لماكانت الطبيعة واحدة فى كل شيء ، وكانت النفس قد عرفت جميع الأشياء ، فلا صعوبة فى أن توضح – أوكما يقول النام تعلم – من تذكر واحد سائر الأشياء ، بشرط أن يدأب الإنسان على مشاق البحث ولا بضعف ، لأن كل بحث وكل تعلم إنما هو تذكر (١) .

ولا ينبغي أن نفهم من أن العلم تذكر أن الأفكار فطرية في النفس ، أي أننا نولد وهي موجودة في عقلنا ، بل كما يذهب أفلاطون في رمزه أن النفس كانت تعيش معيشة سابقة فاطلعتعلى المثل ، ثم حين اتصلت بالبدن نسيت ، فالتعلم تذكر أى استرجاع anamnesis . وسنصادف هذه النظرية مرة أخرى في ْ فيدون وفيدروس . غير أن أفلاطون حين يرمز فلا ينبغي أن نأخذ أساطيره وتشبيهاته على أنها هي الحقيقة يرفا يقصده أفلاطون هو أن النفس إذا شرعت في البحث ، وتدرجت من المحسوسات وارتفعت إلى المعقولات كما فعل الحادم حين بدأ يخط الأشكال الهندسية على الرمال ، وكما بينا من قبل فى الكلام على الفن والحب والعلم الرياضي ـــ استطاعت أن تبلغ المثال وتتم لها رؤية الحقيقة ، في داخل النفس لا من خارجها، وبمجهود تبذله يجعل موقفها إيجابيًّا من المعرفة ، لا كما يفعل السفسطائيون أمثال جورجياس وبروتاجوروس ممن يعتمد فى التعليم على الحفظ والتلقين (٢) . فالبحث عن الحقيقة ليس شبئاً آخر إلا إيقاظ النفس وما يوجد فيها بالطبع. والمعرفة شعلة "توقظ وتنفخ وتنصل بشعلة أخرى أكثر حياة . وليس التعليم أن ( نضع عيناً في شخص أعمى) ، بل هو توجيه عضو موجود من قبل الوجهة المناسبة ، وأن نفتح للإنسان الطريق الذي يود من غير وعي منه سلوكه <sup>(۳)</sup> .

<sup>(</sup>۱) مینون ۸۱.

<sup>(</sup>٢) ييجر – الجزء الثاني ص ١٦٩ .

 <sup>(</sup>٣) شول ، أفلاطون – ص ٩١ .

ومع ذلك فلنجعل فى بالنا دائماً أن أفلاطون يلجأ باستمرار إلى الرياضة كلما شاء أن يوضح فكرته ، فقد استمان بالهندسة على بيان أن العلم تذكر . ثم ضرب مثلا بالمهندس إذا سئل عن هذا المئلث أيمكن رسمه داخل هذه الدائرة ، فإنه يعتمد على « الفروض » التى يضعها وينظر ماذا يؤدى البرهان إليه . والفروض من وضعنا ، أما الذى من طبيعة النفس فهو المبادئ البديهية مثل مبدأ المساواة ، والذى بمقتضاه يضطر العقل إلى التسليم بنتيجة معينة إذا كان الفرض صحيحاً . كما نقول إذا كان ا = ب ، ب = - ، إذن ا = ح . فإذا كانت فى النفس معرفة فطرية ، بمعنى أنها موجودة فى النفس من قبل apriori فهى هذه المبادئ . وعلى هذا الأساس يفسر بعض المحدثين أن «التذكر هو كشف المعرفة الأولية apriori من جهة ، واستقلال المعرفة بذاتها من جهة أخرى » (١) .

ففضيلة النفس حقاً هي المعرفة ، أي انعكاس النفس على ذاتها لكشف هذه المبادئ الأولى التي تهديها ، وتنير لها السبيل ، وتأخذ بيدها في طريق الحق . وسائر الفضائل الأخرى التي يتعارف الناس عليها إنما تستمد من هذه الفضيلة بالذات . مثال يُذك الشجاعة ، فإن الرجل المقدام الجرىء بغير توجيه العقل يؤذي نفسه ، وإذا أقدم بمحمة ظفر بكثير من الفوائد (١) . فالعقل هو أساس سائر الفضائل التي يتعارف الناس عليها .

وليس العقل هو النفس بل جزءاً منها . وأنواع النفس أو أقسامها أحد الموضوعات الرئيسية في محاورة فيدروس ، كما نصادف هذا التقسيم في الجمهورية حيث يتضح عمل العقل بالنسبة لسائر أجزاء النفس ، وعمل العقل الذي يخصه وهو المعرفة . أما فكرة الحلود التي جاء ذكرها في مينون موجزة دون أن تناقش وتمتحن فقد بسطها في فيدون .

ومحاورة فيدون من أمتع ما كتب أفلاطون ، تمثل ليلة إعدام سقراط وقد

Schuhl, Platon, p. 19.

<sup>(</sup>۲) مينون ۸۸ ِ

زاره أصحابه من الفيثاغوريين، واستعرض سقراط محور الفلسفة الفيثاغورية مع نقد لها . وليس من الغريب أن ينتقد سقراط وأفلاطون الفلسفة التي تعلماها، لأن الروح الفلسفية الصحيحة تقوم على طلب الحق، وطلب الحق يتطلب النقد الدائم . وأساس الفيثاغورية المستمد من الأورفية هو الاعتقاد بأن النفس جوهر إلهي هبط وسكن في البلن، أو الأصح سُمِين في البدن، ولا بدأن تقضى النفس مدة العقوبة قبل أن ترحل عنه (11) . ولكن هذه العقيدة الدينية التي تذهب إلى تأليه النفس وخلودها ليس لها أدلة عقلية تبرر الأخذ بها، وهنا نجد الفلسفة تمضى لتأييد الدين بالبراهين ، ولا بأس أن يرفض العقل ما لا يطمئن إليه ، وقد رفض سقراط بالفحل نظرية التناسخ الفيثاغورية لأن الأدلة لم تقم على إثباتها .

وقد جرت عادة المتأخرين أن يصفوا هذه المحاورة بأنها تدور حول وخلود النفس، (٢) ولكن المحطوطات اليونانية لم تذكر إلا أنها ه في النفس، ه، وهكذا يشير إليها أفلاطون في الحطاب السابع. الواقع أن الحديث عن خلود النفس تابع لأصل آخر يتصل اتصالا وثيقاً بالفلسفة ، هو أن النفس « إلهية » ، والحلود صفة من صفات الآلهة ، وكان اليونان يعنون بما هو إلمي وخالد أنه لا يكون ولا يفسد ، فإذا كانت النفس إلهية خالدة فليس لها أصل نشأت عنه ولا تخضع يفسد ، فإذا كانت النفس إلهية فعلينا أن نتعلق بها وحدها ، لأن الفلسفة هي التشبه بالإله بقدر الطاقة الإنسانية . ولكن الإنسان ليس نفساً فقط ، بل هو نفس وبدن ، ولكل مهما مطالب ، ولذلك لن يكون الإنسان ما دام على قيد الحياة ومتصلا بالبدن حكيا ، بل عباً للحكمة أي فيلسوفاً فقط ، وإذا انفصل عن البدن عند الموت بلغت النفس الحكمة . فالموت للرجل الصالح مطية لحياة أفضل ، لأنها حياة النفس .

<sup>(</sup>١) انظر كتابنا ﴿ في عالم الفلسفة ﴿ الفصل الحاص بالنحلة الأورفية .

<sup>(</sup>٢) انظر سارتون ص ٢٦٩ حيث يورد الصفحة الأولى من ترجمة فيدون عام ١٦٧٥ .

فالفيلسوف الحق هو الذي يطلب الموت ، بحسب عبارة سقراط . أي الوصول إلى الحياة الخالصة للنفس بدون البدن. وعامة الناس يعتقدون أن اتصال النفس أبالبدن حياة ، وانفصالها عنه موت ، ولذلك يجزعون من الموت . ولكن حياة العامة في حقيقتها موت ، وموت الفلاسفة حياة ، لأن العامة يتعلقون بمطالب الأمدان ويتغمسون في اللذات والشهوات الحسية ، ويغفلون مطالب النفس وهي البحث عن العلم وطلب المعرفة ، فهم على قيد الحياة ذوو أنفس ميتة . أما الفلاسفة فيعدون أنفسهم للحياة وذلك بالموت ، أى بالعمل على فصل النفس عن المدن واستقلالها ، وذلك بعدة أمور : أولها الزهد في مطالب البدن إلا ما هو ضر ورى لحفظ الحياة ، إذ يجب على المرء أن يعيش فترة " في هذا العالم الدنيوي كما أن الانتحار حريمة حيث إننا ملك للآلهة . والثاني أن يطلب الفيلسوف المعرفة فلمدأ بالحوامل ولكنه يجد أنها خادعة وهمية ، فللجأ إلى العقل والتفكر ، وهذه لهي حياة النفس خاصة . والثالث أن يطلب الوجود الحقيم ousia لا الوجود المتغير ، والوجود الحقيق في المُثل كالحق والحير والحمال والشكل والصحة . فالصحة بالذات ، أو معنى الصحة ، يدرك بالعلم والعقل لا بالحواس التي كلما لِعدنا عنها قربنا من موضوع المعرفة .

فالبدن وشهواته وما فيه من حواس ... وحتى البصر وهو أرفعها ... يعوقنا عن بلوغ الحقيقة . والمميلسوف الصحيح هو الذى يدرك عوائق البدن . ويرى أن النفس لن كصل إلى الحق إلا إذا انفصلت عام الانفصال عن البدن . فالحياة الفلسفية ، وهى التفكير والبحث العلمى ، ضرب مستمر من تصفية النفس وتطهيرها ، والدأب على البحث والدروس حتى تبلغ النفس لهاية استقلالها . وعندثذ تتصل النفس اتصالا مباشراً بالحقيقة ، مما يذكرنا بطرائق مماثلة متداولة في الهنداء أن سقراط التي بأحد حكماء الهند في أثينا وتحاور

<sup>(</sup>١) Schubl, L'Œuvre de Platon, p. 93. (١) فلسفة سقراط بمناهب شرقية فارسية وهندية ، وليس ذلك ببعيد لما كنان بين تلك الدول من اتصال .

وإياه عن الفلسفة ، فقال سقراط إنه يشتغل بالأمور الإنسانية ، فضحك الهندى وقال له ابحث عن الأمور الإلهية أولا . ويميل معظم المحدثين أخيراً إلى ترجيح تأثر سقراط ، ومن ثم أفلاطون ، بالفلسفة الهندية ، ومخاصة فى نظرية النفس ورجوعها على نفسها للتأمل فى الحقائق المجردة (١١) . ويجمع المحدثون على أن التأمل الذى يطلبه سقراط شبيه بمتصوفة المسيحيين من الانقطاع إلى التأمل فى الله (١٦) ، وأن المسيحية متأثرة بفلسفة سقراط وأفلاطون (٣) .

فغاية الفيلسوف النظر لا العمل ، حتى يستمتع برؤية الحق . وإذا كان أفلاطون يقصر الفلسفة في محاورة فيدون على النظر الحالص ، فذلك لأنه يصور سقراط وهو على عتبة الموت ، أو الحلود ، وليس له مكان في ذلك الوقت للعمل . أما نظرية أفلاطون العامة عن الفلسفة فإنها تجمع بين النظر والعمل ، بين الفيلسوف والحاكم ، بين الحكمة والسيرة الفاضلة ، ولكن أولى ما يطلبه الفيلسوف هو أن يكون عباً للمعرفة ، لاعباً للبدن وشهواته ، أو المال وملذاته ، أو الشرف والكرامة ، والفيلسوف الحقى هو الذي يؤثر الاعتدال أي تحكيم العقل في الشهوات ، ولا يخشى الموت إذا حان الحين ، لأن النفس لن تموت ولكنها خالدة ، على خلاف ما يعتقد معظم الناس من أنها عند الموت تتبدد كاللخان .

سمفا هي الأدلة على بقاء النفس ؟ وهل هذه الأدلة مقنعة عقليًّا ؟

يقدم أفلاطون في هذه المحاورة أربعة أدلة، هي تعاقب الأضداد ، والتذكر ، والبساطة والتركيب ، ومثال الحياة ، ولكن الدليل الذي يؤثره ويراه مقنعاً لم يبسطه إلا في فيدروس والقوانين وهو أن النفس متحركة بذاتها .

أما دليل تعاقب الأضداد ، فهو الذى مهد له فى افتتاح المحاورة عند ما فكت القيود عن سقراط فشعر باللذة ، وانتقل من ذلك إلى أن اللذة تعقب الألم .

Taylor, p. 182. (1)

Sarton, p. 261. (Y)

<sup>(</sup>٣) برتراند رسل س ۲۱۸ .

وكانت فكرة الأضداد سائدة فى الفلسفة الطبيعية قبل سقراط ، وهى الحار والبارد ، والرطب واليابس ، وتنتقل الموجودات من ضد إلى آخر بالتكاثف والتخلخل ، فالنار تصبح هواء ، ثم ماء ، ثم أرضاً ، وتعود الأرض وتصبح ماء ، وهكذا ؛ فهناك حركة دائرية متنقلة بين الأضداد . ولما كانت الحياة يعقبها الموت ، فلا بد أن تعقب الحياة الموت فى دورة مستمرة ، إذ لو انتهت الحياة بالوت لانقضت الحياة تماماً . ومن الواضح أن هذا الدليل مستمد من التناسخ بالوت لانقضت الحياة تماماً . ومن الواضح أن هذا الدليل مستمد من التناسخ الفياغورى ، ولكن الاعتراض على ذلك أنه حتى في حالة انتقال النفس من بدن إلى آخر ، فإن ذلك لن يخدم قضية الفلسفة ، نعنى انفصال النفس وانتقالها إلى حياة أفضل .

الدليل الثاني هو التذكر ، الذي جاء في محاورة مينون ، لأن معرفتنا للحقائق من داخل النفس دليل على وجودها السابق ، وعلى اطلاع النفس عليها ثم نسيامها . وقد يعترض على ذلك بأن التذكر ثمرة الترابط أو تداعي المعاني ، من تلازم أو تشابه أو تضاد . رؤية سمياس تذكر بصديقه قيبيس Kebcs لتلازمهما ، ورؤية صورة سمياس تذكر بسمياس نفسه لما بينهما من تشابه ، أو لأن الصورة « محاكاة » للشخص . وينتقل سقراط من هذه النقطة إلى الكلام عن المحسوسات وأنها محاكاة للمثال . فنحن نرى قطعة من الحشب تساوى قطعة أخرى من الحشب ، ولكننا لا يمكن أن نستخلص فكرة ، المساواة بالذات، من الجزئيات المحسوسة ، بل على العكس لقد حكمنا بأن هذه القطعة تساوى هذه القطعة بناء على وجود « مثال المساواة » الموجود في أنفسنا من قبل . فالمحسوسات محاكاة للمثال ، ورؤيتها تذكرنا به ، فالتذكر دليل على وجود النفس وجوداً سابقاً . وسوف نعرض لهذا النوع من المثل فها بعد ، لأن الذي يعنينا هنا الحديث عن النفس . قال سقراط إذا جمعنا بين دليل التعاقب ودليل التذكر خرجنا بدليل قوى عن خلود النفس ، ولكن سمياس وقيبيس لم يقتنعا ، وطلبا من سقراط المزيد فقدم لهما الدليل الثالث. لقد كان اعتراض سمياس أن النفس تتبدد بعد الموت . والذى يفسد و يتحلل هو المركب لأنه يتركب من أجزاء ، أما البسيط فلا يفسد . فالبدن يفنى لأنه مركب من أجزاء ، وكذلك جميع الأشياء المحسوسة الخاضعة للتغير وللكون والفساد . والبسيط لا يرى بالعين ، بل يدرا "عقل . والنفس ليست مرثبة ظاهرة للعيان وهي من نوع البسيط ، فهي . . . ه إلهية ، وإذا اتصلت بالبدن الفانى كان الأولى أن تكون هي الحاكمة والقائدة ، وكان الفيلسوف هو الذي يحب المعرفة لأنها تخص النفس ، ولا يحب المعرفة لأنها تخص النفس ، ولا يحب المعرفة أو الكرامة .

واعترض سمياس ، واعترض قببيس . أما اعتراض سمياس فيقوم على أن النفس لا تعدو أن تكون ظاهرة ثانوية لاحقة للبدن ( epiphenomenon ) مثلها في ذلك مثل النغ والقيثارة ، فإذا تحطمت القيثارة وفنيت تبدد النغ . وعلى الرغم من أن النغم شبيه بالإلهى ، فليس من الضرورى أن يكون خالداً بعد فناء القيثارة . وجسم الإنسان مركب من أخلاط أربعة هي الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة ، والنفس هي ائتلاف Harmonia هذه الأضداد ، فهي كالنغم الصادر من القيثارة . ومن المعروف أن هذه النظرية فيثاغورية ، وقد رد عليها أفلاطون على السابقة لها ، والثاني أن النفس ظاهرة ثانوية لاحقة للبدن ، وهذان المبدآن السابقة لها ، والثاني أن النفس ظاهرة ثانوية لاحقة للبدن ، وهذان المبدآن المبدآن الأزلية ، فينبغي أن يرفض مبدأ تبعية النفس للبلن . هذا إلى أن النغم شيء الأرب بالنسبة الرياضية ، فهو ليس ثمرة البدن ، لأنه ليس أكثر أو أقل ، ما دامت النغمة الحقة لا تكون أكثر أو أقل .

أما اعتراض قيبيس فمؤيد للفلسفة المادية . فالنفس كالثوب الذى يلبسه عدة أشخاص ، يموت الواحد بعد الآخر ، وليس وجود الثوب دليلا على خلوده ، لأن مصيره إلى البلى بعد حين ، والنفس قد تلبس عدة أبدان ، بل إن هذا يحدث المشخص الواحد كل يوم وكل ساعة فى حياته ، لأن بدنه ينمو ويتغير .

واقتضى الرد على هذا الاعتراض الطعن فى الفلسفة المادية كلها . فقد اطلع سقراط فى شبابه على كتاب أنكساجو راس فى العلم الطبيعى ، وأعجب به لقوله بالعقل ، ولكنه فسر جميع الأشياء بعد ذلك تفسيراً ميكانيكيًّا ، بالعلة الفاعلة ، كمن يفسر قبض البد بانقباض العضلات وانبساطها ، مع أن التفسير الصحيح يجب أن يتناول العلة الغائية والعلة الصورية . فالسبب فى وجود سقراط فى السجن ليست عظامه وعضلاته و بدنه ، بل محاكمة الأثينيين له والحكم عليه بالإعدام . وكذلك فى مقابل المهج الطبيعى الذى يقوم على مشاهدة المحسوسات ، يجب أن نضع المهج الرياضى الذى يبدأ من المسامات ، أو الفروض hypotheses باصطلاح أفلاطون . وما يترتب عليه من نتائج . بشرط أن تستمد هذه الفروض من مبادئ أعلى . أما المبدأ العقلى الذى افترض سقراط وجوده وسلم به ، فهو المثل الى وضعها فروضاً (١) مثل الجمال بالذات والخير والكبر .

فالدليل الأخير على خلود النفس هو وجود المثل ، وأنها علة غيرها من الموجودات . فالأشياء الجميلة ليست جميلة لما فيها من لون أو هيئة ، بل لأنها تشارك في مثال الجمال . والإنسان وهو على قيد الحياة ، إنما جاءت له الحياة لا من بدنه ، بل من مشاركته في « مثال الحياة » . فالنفس خالدة لأنها حياة دائمة ، ولأن « مثال الحياة » لا يمكن أن يعتريه فناء . والحياة تصاحب النفس بالضرورة ، والنفس تجلب الحياة اللبلن ، ولا يمكن القول بموت النفس ، أو بوجود نفس ميتة دامستاه ، إذ يتناقض ذلك مع مثال النفس وهو الحياة .

فهذه هي جملة الأدلة على خلود النفس وألوهيها ، وأقوى دليل فيها هو دليل المُثل أى إثبات الجانب العاقل من النفس، فالحالد هو العقل ، ولذلك كانت فلسفة أفلاطون عقلية مثالية وقفت في سبيل موجة المادية الى هبطت بالإنسانية .

ومع ذلك فقد رأينا أن الدليل كان فرضاً لم يقم البرهان عليه . أما الدليل

<sup>(</sup>١) فيدرن ١٠٠.

الأقوى ، وهو دليل الحركة فأول ما نصادفه فى محاورة فيدروس .

لم يختلف الباحثون حول أى محاورة من محاورات أفلاطون ، كما اختلفوا حول « فيدروس » (١) ، وقد ذهب شليرماخر أنها تلخص « الحطة » العامة لسائر المحاورات ، وأن أفلاطون كتبها فى شبابه ، وأنها من أوائل كتاباته ، إنها تعقد الصلة بين التأليف ، والقول ، والفكر . فهى تمهيد لفلسفة أفلاطون (٢) وقد وضع القدماء هذه المحاورة — كما ذكر ديوجينس لايرتوس — فى الرابوع الثالث مع بارمنيدس وفيلابوس والمأدبة . وهذه المحاورة الأخيرة تبحث كما نعلم فى الحب والحطابة .

والذى يعنينا الآن أن البحث فى الحب سواء أكان جنسيًا أم شريفاً ، وفى الحطابة وأثر الأسلوب فى الإقناع ، قد اقتضى شرح طبيعة النفس وأنواعها ، وصلة ذلك بالفلسفة . فالمحب الصحيح فيلسوف ، وكذلك الحطيب الصحيح . فهذا بوليمارخوس شقيق ليسياس أحد المتحاورين « قد وهب نفسه للفلسفة » (٣) . وكذلك إيسقراط صاحب مدرسة الحطابة المنافسة للأكاديمية « عنده حقًا طبيعة الفلسفة » (٤) .

ومع ذلك فلو اعتبرنا مقدمة المحاورة موضوعاً لها . لكانت النفس موضوع فيدروس وكان الحب والخطابة قائمين عليها . ونحن نميل إلى هذا التفسير ، ذلك أن فيدروس صحب سقراط خارج أثينا ذات يوم حار خارج أسوار البلدة حتى انتهيا إلى مكان فيه ماء جار وحشائش خضراء وطبيعة ساحرة ، ثم أخذا يتكلمان في شرح الأساطير ، فأجاب سقراط « لم أتجه نحو شرح مثل هذه الأمور لأننى عاجز حتى الآن محسب حكمة دلني المدونة أن أعرف نفسي » (°). وهو لا يحفل بمفاتن الطبيعة ، لأن أشجارها لا تعلمه كما يتعلم من الذين يقابلهم في الشوارع .

<sup>(</sup>١) انظر تيلور أفلان ون ومذهبه ص ٢٩٩ ومابعدها .

<sup>(</sup>٢) انظر يبجر الجزء الثالث ص ١٨٢ ومابعدها .

<sup>(</sup>٣) فيدروس ٢٢٧ . (٤) فيدروس ٢٧٩ .

<sup>(</sup> ه ) فيدروس ٢٣٠ .

بدأ سقراط حديثه عن الحب وعرفه بأنه شوق إلى المحبوب. والشوق إما أن يكون فطريًا وهو رغبة فى اللذيذ، وإما أن يكون مكتسباً وهو رغبة فى الأفضل. وانتصار العقل فى الصراع بين الشهوة وبين طلب الأفضل هو ما يسمى بالحكمة العملية sophrosyne. والحب الجنسى ضرب من الشهوة الجارفة الى تسمى شبقاً. وهذا المحب عبد لملذاته ، ولذلك فإنه يبغض الحكمة والكرامة وغير ذلك مما يهبه استقلالا فى الشخصية قد يحول بينه وبين الحصول على رغباته . والمحب أبداً فى حالة من المبنون على أنواع ، منه الكهانة ، ومنه العرافة ، ومنه إلهام الشعراء ، ومنه جنون الحب ، الذى إذا كان هبة من الآلمة فهو الحب الفلسى الذى امتدحته ديوتها فى المأدبة (۱). وهذا يقتضى معرفة بطبيعة النفس ، سواء مها الإلهلية أو الإنسانية فى المأدبة (۱). وهذا يقتضى معرفة بطبيعة النفس ، سواء مها الإلهلية أو الإنسانية

وأول مبدأ arche يقوم عليه البرهان هو أن النفس خالدة arche وهذا يعنى عند الإغريق أنها إلهية . ويتركب الدليل على النحو الآتى : المتحرك وهذا يتحرك بنفسه ، وإما أن يتحرك بغيره ، وهذه تقف عن الحركة بعد حين . أما الأولى فلا تقف عن الحركة لأن حركتها من ذاتها ، إذن فهى لا تكون ولا تفسد . وكل ما يتحرك بنفسه فلا يتولد من شيء آخر ، فهو مبدأ . ومن التناقض أن يفسد المبدأ . وحيث كان ما يتحرك بنفسه فهو مبدأ ، وكان الإنسان مركبا من نفس وبدن ، فالنفس هى المبدأ (١) ، وهذه هى حقيقتها وماهيتها ، ويمكن أن نعرفها بأنها « ما تحرك نفسها » .

وقد انبری أرسطو للرد علی هذه النظرية فی کتاب ( النفس ، کما رد علی سائر النظریات الأخری للسابقین علیه . فالنفس عند أرسطو صورة الحسم ، أو هی مبدأ الکائنات الحیة ، وهی کمال أول لجسم طبیعی آلی ذی حیاة بالقوة .

<sup>(</sup>١) انظر تيلور ص ٣٠٦ ، وانظر فيدروس ه٢٤ ا ، وتعليق روبان مترجم المحاورة .

<sup>(</sup>٣) انظر مقدمة روبان لمحاورة فيدروس صفحة ٧٨ – في مجموعة بوديه .

والنفس لاتتحرك عند أرسطو ، لأنها صورة ، والصور ثابتة ، ولكنها هي التي تحرك غيرها .

وننتقل إلى طبيعة هذه النفس . فإن كانت إلهية فهى خالدة والعلم بها من قبيل المعرفة الإلهية . أما طبيعة النفس الإنسانية فإنها لصعوبتها تحتاج إلى تشبيهها بأسطورة ، فالنفس تشبه عربة يقردها سائق ، ويجرها جوادان لايشبه أحدهما الآخر ، فالأول من عنصر طيب والآخر من عنصر خبيث ، ولذلك كانت مهمة السائق غير مؤكدة بإزاء هذا المزيج المركب من الحير والشر . فالإنسان كهذه العربة بسائقها وجواديها ، البدن هو العربة ، والسائق هو العقل، والحصان الطيب هو الكرامة ، والحصان الحبيث هو الشهوة . وليست مهمة العقل يسيرة إزاء هذا المزيج المركب من الحير والشر .

فالنفس لها أقسام ثلاثة ، عاقلة ، وغضبية ، وشهوانية ، وعلى هذا الأساس الثلاثى قسم أفلاطون فى الجمهورية المدنية إلى ثلاث طبقات ، الحكام ، والجند ، والشعب . والنفس التي تنقسم هذه الأقسام تخص تلك التي توجد فى البدن ، أما النفس الإلهية فلا أقسام لها . ومن أجل ذلك نقول عن الآلهة إنها خالدة ، ونقول عن البشر إنهم قانون . فالنفس ذات الأجنحة والريش ، النفس الكاملة تتحرك فى المناطق العليا من العالم فوق قبة السهاء ، وهى مصدر نظامه . أما التي نضت عنها ريشها وسقطت إلى العالم الأرضى فإنها تسكن فى بدن وتحركه ، وتسمى نفس وبدن كاثناً حباً ، ونصفه بأنه نفس أرضية . نحن إذن نسمى المركب من نفس وبدن كاثناً حباً ، ونصفه بأنه فان .

أما وظيفة الأجنحة فهو أن ترفع الثقيل من تحت إلى فوق ، فالنفس المجنحة ترتفع إلى عالم الجمال والحق والحير ، الموجودة فوق السهاء . واطلاع النفس على هذه المثل يقوى ريشها ، وانغماسها فى الرذيلة وأضداد الجمال والحق يذهب بريشها ويسقطها . وتصور الأسطورة رحلة الأنفس حول السهاء بقيادة زيوس كبير الآلهة إلى أن تبلغ الحق الحالص وهو مقر الأنفس ، حيث تتمتع بالنظر

إلى الحقائق المجردة عن الأجسام والهيئات والألوان والصور المحسوسة . ومقر الأنفس هذا هو غذؤاها الروحى . ومن اليسير على الآلمة بلا ريب أن تصعد فى هذه الرحلة لأنها تحيا بطبيعتها فى السهاء . أما البشر فالأمر عندهم محتلف . فهناك قلة قليلة مهم ينجحون فى التطلع إلى ذلك العالم ثم يهبطون مرة أخرى . والكثرة الكثيرة منهم يتزاحمون بعرباتهم ولا يصلون إلى حافة السهاء . لسوء قيادة السائق ، فتفقد كثير من الأفواس ريشها فى هذا الاندفاع ، ولا تنعم الأنفس بالوصول إلى البصر بالحقيقة وتعيش على الظن فقط ، وتعود العربات إلى الأرض مرة أخرى ، ولا ترحل ثانية إلا إذا طلع للنفس ريشها .

والآن ما صلة هذه الأسطورة بالحب ، وبالفلسفة ؟ إن أصحاب الأنفس الى بلغت عالم السهاء واطلعت أكثر من غيرها على الحقائق وأبصرتها ، يصبحون فلاسفة ــ أى محبين للحكمة ــ ومحبين للجمال ، ومحبين للموسيق ، ومحبين . وهناك مراتب أخرى تلى هذه هي على التوالى مراتب الملوك والحكام والجند والأطباء والعرافين والشعراء والفنانين والعمال والزراع والسفسطائيين والحطباء والحكام المستبدين . وكل شخص يلتى جزاءه بحسب أعماله ، ولا يمكن أن يستعيد أحد ريشه و يعود إلى مقر الأنفس في السهاء إلا بعد مضى عشرة آلاف سنة ، ما عدا الفيلسوف أو عب الحكمة فإن هذه المدة تقصر إلى ثلاثة آلاف . أما غير الملاسفة فيتناسخون في أبدان بشر وأبدان حيوانات ، ولكن استعادة الريش لا تحصل إلا للبشر دون الحيوان . ذلك أن السبيل إلى نبت الريش للأنفس هو تذكرها ما اطلعت عليه في رحلها إلى الساء مع الآلهة ، والسبيل إلى هذا التذكر هو التجارب الحاصلة من المحسوسات .

وقصيدة ابن سينا العينية متأثرة فى أكبر الظن بأسطورة أفلاطون : وفيها يشبه النفس بالورقاء أى الحمامة ، ويذهب إلى أن النفس هبطت من عالم السهاء إلى. البدن الأرضى ، نجتزئ منها هذه الأبيات .

هبطت إليك من المحل الأرفع ورقاء ذات تدلل وتمنع

سام إلى قعر الحضيضالأوضع فلأى شيء أهبطت من شامخ لتكون سامعة بما لم تسمع فهبوطها ـ إن كان ضربة لازب

فى العالمين فخرقها لم برقع وتعــود عالمــة بكل خفية وقد عاد أفلاطون في الجمهورية ، في الكتاب العاشر ، وصور رحلة النفس إلى العالم الآخر ومصيرها بعد الموت ، بما يشبه ما ذكره في فيدروس . وكانت هذه العقيدة معرونة وبخاصة في النحلة الأورفية وفي ديانات الشرق ، وقد ذكر سقراط في ختام فيدون مصير الأشرار ، وصور الححم وما يلقونه فيه ، ومصير الفلاسفة الذين ينزلون أفضل المنازل فى الآخرة . أما قَصة الجمهورية فهى عن شخص يسمى « إر Er » بن أرمنيوس من شعب بامفيليا ، وكان جنديًّا باسلا خر صريعاً فى ميدان القتال . وفى اليوم العاشر حملوا جثته ، اعتقاداً منهم أنه ميت ، ليدفنوه ، ولكنه عاد إلى الحياة في اليوم الثاني عشر ، فأخبرهم أنه رأى عجباً . قال : إن نفسه رحلت عنه وفارقته في صحبة عدد غفير حتى بلغوا برزخاً بين الأرض والسهاء ، يجلس عنده القضاة ، وكلما أصدروا أحكامهم أمروا الصالحين بالذهاب إلى اليمين في الطريق المؤدى إلى السهاء . أما الطالحون فيؤمرون بالذهاب إلى الشمال في الطريق المؤدى إلى أسفل . فلما جاء دوره أخبره القضاة أن يجلس وينظر إذ قد كُتبعليه أن يكون سفيراً إلىالبشر يبلغهم أمور السهاء . وخلاصة ما رآه أن من عمل صالحاً فصيره الجنة ، ومنارتكب شرًّا وظلماً كانت عقوبته مضاعفة عشر مرات . وأعمال الشر هي القتل ، وخيانة الوطن والحيش ، وما إلى ذلك . وأشنع المظالم والشرور ما يقع من الحاكم الطاغية ـــ ولذلك جعل أفلاطون الطغاة فى آخر مرتبة فى أسطورة فيدروس ـــ وخاصة إذا أساء فى حق الوالدين وقتل النفس بغير الحق ، وضرب لذلك مثلا بطاغية يسمى أردايوس كان يحكم بامفيليا منذ عشرة آلاف سنة ، وكان قد قتل أباه الشيخ وأخاه الأكبر وارتكب كثيراً من المظالم ، فذهب إلى جهنم ولن يعود منها . وهي قصة طويلة ذكرنا طرفاً منها ، ولكن يهمنا منها مغزاها الفلسني ، وما تعرض له من مشكلات عويصة على الحل ، وهي مصير الإنسان ، وحرية الإرادة ، وجزاء العمل ، والعدل الإلهي . فالإنسان حر في أعماله ، ومسئول عنها ، والله بريء عما يرتكب المرء فى الدنيا من خير أو شر ، وكل امرئ سيلتى جزاءه العادل . وحرية الإنسان في الاختيار بين الصالح والطالح، وبين الحياة الحسنة والقبيحة تقتضى إيثار أفضل طريق ممكن ، بعد حساب دقيق لجميع الظروف الموجودة أمام الفرد ، وصلتها بخير النفس وبلوغها الكمال، مع الابتعاد عن الإفراط أو النفريط حتى يبلغ المرء تمام السعادة ، في الدنيا والآخرة .

لأمر ما روى أفلاطون هذه القصة فى ختام الجمهورية ٢ لقد بدأت الجمهورية بالتساؤل عن العدل وتبين أنه غير موجود على ظهر هذه الأرض فى أى مدينة ، وأقام أفلاطون المدينة الفاضلة ، وهى مدينة سماوية إلهية تحقق العدل والسعادة ، وفيها عُنية إذا نفذت كما ينبغى عن الجزاء الأخروى. فلا محل إذن لحساب النفس مرة أخرى وهو المتداول عند الناس فى أديامهم ، إذ تحقق لهم الأمل فى عدالة إلهية فى الآخرة .

ولكن المشكلة التى تحتاج إلى حل هى قسمة النفس قسمة ثلاثية ، فإذا كانت خالدة فهل تخلد النفس بكليما وبأقسامها الثلاثة العاقلة والغضبية والشهوانية، أم مخلد جزؤها العاقل فقط، وهو العقل. من الواضح أن نظرية فيدروس والجمهورية تنطوى على أزلية الأنفس وهو شرط التذكر ، وأن تجسدها ثمرة خطيئة وذنب ارتكبته فطردت من السهاء . وتضيف فيدروس أن النفس كانت متصلة بعالم الآلهة ، ثم انفصلت عن ذلك العالم . ولسنا ندرى أكان أفلاطون يرمز في محاوراته الأحيرة ، وهى طهاوس في محاوراته الأحيرة ، وهى طهاوس والقوانين . فالنفس في طهاوس هي لا المبدأ الحالد في الحيوان الفانية (۱۱) ، وهى مبدأ الحياة أى الحركة المنتظمة التي تهدف إلى غرض معين (۱۲) . وكل ما يحيا ، أى كل ما يتحرك بذاته حركة منتظمة – ما عدا الهناصر الأربعة – له نفس ، واو أنه ليس من الضرورى أن تكون هذه النفس موجودة بدرجة واحدة في جميع أنه ليس من الضرورى أن تكون هذه النفس موجودة بدرجة واحدة في جميع

<sup>(</sup>۱) طيماوس ٤٢ .

<sup>(</sup>٢) مقدمة طيماوس للأستاذ ديبس.

أجزاء الكائنات الحية . فهناك النفس الغضبية ، وهناك النفس الشهوانية . وقبل أن نصف كل نفس منها ، فلننظر ما يقوله أفلاطون عن « نفس العالم » .

نفس العالم أول ما خلق الصانع ، وهى إلهية مثله . وهى مبدأ حركة العالم المنظمة . وهى علة الحياة بوجه عام ، لأن الحياة تظهر دائماً فى هيئة حركات منتظمة تهدف إلى تحقيق غاية. ونفس العالم تمتزج بالسهاء أول المرثيات وأكبرها ، وبذلك ننتقل عن طريق النفس من العلم الإلهى إلى علم الفلك والطبيعة .

والعالم المحسوس واحد وواحدة ، لأنه شبيه بمثاله الواحد . والله خير محض فنشأ العالم على مثاله ، ثم بث فيه النظام وجعله مرئيًّا ، لأن النظام أفضل من الفوضى . ثم بث فيه العقل ، وأودع العقل فى نفس ، وبذلك أصبح العالم حيوانًا له نفس وعقل (١٠) .

والعالم المحسوس يشمل بداخله جميع الأجسام ، ولا يوجد شيء خارجه ، لأنه واحد .

والعالم المحسوس كروى لأن الشكل الدائرى أحمل الأشكال ، ولأن الكرة تحوى أعظم مقدار من الوجود في أصغر حيز ممكن .

هذه صفات العالم الرئيسية ؛ فإذا كانت النفس وقبة السياء شيئاً واحداً ،
 فينبغى أن تفيض النفس عن جسم العالم ، ويجب أن تحيطه من جميع النواحى
 مثل قبة السياء (٢) .

ولما كانت النفس مبدأ الحياة فهى متقدمة بالرتبة والشرف على الجسم الذى تحييه . فهى مرجودة قبله ، وقبل الأرض والكواكب . وهى مركبة من مبدأين و الذات ، ، و الآخر ، ، فالذات مبدأ بسيط لا ينقسم ، يذهب معظم الشراح أنه مثال الحير ، والآخر منقسم جسمانى . فالنفس حد ثالث بين الأزلى الخالد وبين الرمانى (٣) .

<sup>(</sup>۱) ئىلور س ٤٤١ .

<sup>(</sup>۲) طهاوس ۳۴ ب.

<sup>(</sup>٣) تيلود ص ١٤٥ .

ثم إن الصانع – أى الله – صاغ الله الحيال المحيوان الفانى ا وأودعه فى أيدى الآلهة المتوسطة المكلفة بصنع الأجسام الحية (١) . وهذا المبدأ الحالد فى النفس الإنسانية شبيه من كل وجه بنفس العالم . فهو كروى كنفس العالم ، ويشمل مثلها حركتين دائريتين ، حركة الذات ا ، وحركة ا الآخر ا . وللمبدأ الحالد فى النفس حركته تتصل بالوجود وأخرى تتصل بالصير ورة والتغير . ونفس العالم لا يصيبها اضطراب من أى شىء خارجى . أما المبدأ الحالد فى النفس الإنسانية فتضطرب حركته بفعل أمور خارجية . ذلك أن التغذى والفيض الدائم من الإحساسات يبعث فى حركة النفس الإنسانية كل ضرب من ضروب الفوضى . وعلى الرغم من ذلك فالعتل فى الإنسان، وهو الجزء الحالد من النفس شبيه تمام الشبه بنفس العالم .

أما النفوس الأخرى فقد صاغتها أيدى الآلهة المتوسطة وأودعتها فى البدن بأسره تحت العنق . الأولى هى النفس الغضبية وموضعها فوق الحجاب الحاجز فى الترقوة ، وهى موطن الغضب والشجاعة الحربية وما يتصل بهما من فضائل . ولحا بالنفس الحالدة اتصال عن طريق العنق ، وبذلك يمكن أن تتأثر إلى حد ما بأفعال العقل .

أما النفس الشهوانية فإبها مفارقة تمام المفارقة للنفسين الراقيتين. وموطها المتعلقة به هو البطن من تحت السرة . وكأنها حيوان مفترس ، وليس لها ظن ولا عقل ولا فكر ، وهى منفعلة على الدوام . إنها مرطن شهوة الطعام والشراب ، والرغبة ، والملذة والألم . ومع ذلك فإنه بفضل الصور المتكونة على سطح الكبد فقد يمكنها أن تتصل إلى حد ما بالنفس العليا ، فيم عن طريقها الأحلام والحواجس وغير ذلك من المشاعر الغامضة .

وتحت البطن توجد نفس أخرى ، بل كائن حى مستقل ، هو مصدر الحب الشهوانى والاتصال الجنسى ، وهذه النفس ، أو هذا العضو خارج تماماً على أمر العقل (٢٠) .

<sup>(</sup>١) طياوس ٤١ – ٤٣ . (٢) طياوس ٩١ – ب .

صفوة القول: بين النفس العاقلة الحالدة وبين الأنفس الأدنى خلاف فى الطبع ، فالعقل مبدأ الحركات المنتظمة ، محدود بحدود رياضية ، كله ترتيب ونظام وجمال . أما الأنفس الأخرى فاضطراب وفرضى لغياب العقل والائتلاف . ولكنها مع ذلك علة الوظائف الفسيولوجية ، ولها بالعقل اتصال بنوع ما ، فلكل نفس ميدانها ووظائفها لفائدة الإنسان . وينبغى على كل امرئ أن يحقق وظائفه على الوجه الأكمل والأفضل ، وأن يمارس هذه الوظائف حتى لا يضعف الكائن الحي ويفسد . ومن أجل ذلك نصح أفلاطون بالاعتدال والتوسط ، ولم يأمر بالزهد كما يفعل الغلاة من المتصوفة .

وإذا كان كل عضو يقوى بالممارسة ، ولا بد له من الممارسة لتحقيق وجوده ، فالعقل أولى بهذه الدربة، فإنه يقوى بالفكر ، ويصفو بالتأمل، ويزكو بالنظر. وخلود أنفسنا بأيدينا، إذا طرقنا سبيل العلم والفلسفة ، وغذينا العقل برؤية المثل والاطلاع على الحقائق بالذات .

ذكرنا أن أفلاطون بعرف الفلسفة بأنها رؤية الحقيقة . كأن ما نراه بأعيننا وندركه بالحواس الأخرى ليس من الحقيقة في شيء . ولكنه مظهر فقط ، أو شبح لأصل آخر . وكان البحث عن الحقيقة هو مطلب الفلاسفة قبل أفلاطون. ولا بزال مستمرًّا حتى اليوم. ولما يصل الفلاسفة في أمرها إلى اتفاق. وأكبر الظن أنهم لن يصلوا . لأن الحكمة إلحية نقرب مها . ونرى مها بصيصاً أو نلدج جانباً فقط . ما الطقيقة المطلقة ، فمطلب عسير المنال . وجواب أفلاطون عن هذا السؤال : أما هي الحقيقة ؛ بعد أن قسم الموجودات إلى حقيقة وظاهر . أن الحقيقة هي المثل . وأن المحسوسات إن هي إلا مظاهر لتلك المثل. وليس معيى ذلك أنه قد وصل إلى الحقيقة بالفعل ، وأنه وضع يده على المثال ، فقد رأينا من قبل أن القلة القليلة من الفلاسفة هم القادرون على بلوغ المثل . ومع ذلك فإنه يصعب عليهم التعبير عما وجدوه . ولهذا السبب آثر ألا يدون الفلسفة . وكما ١٠ جاء في خلال المحاوراتخاصًا بالمثل فإنما هو محاولات للبحث عنها. وتحديدها. ولللك اختاف رأيه في محاورات الشباب عنه في محاوراته الأخيرة . وكانت له نظرية احتفظ بها في الأكاديبية وصورها انا أرسطو تختلف عن الموجودة في المحاورات . وخلاصها أن المثل أعداد .

من أجل ذلك يصعب عرض نظرية المثل إلا من خلال هذا التطور . وقبل ذلك فينبغى أن نتفق على معنى هذا الاصطلاح العربى . أهو مقابل المصطلح اليونانى أم لا . وقد درج فلاسفة العرب على هذه الرّجة وشاعت فى كتاباتهم . فالمثال هو النموذج الذى ينسج على منواله . كما نقول إن الابن على مثال أبيه . والتلميذ على مثال أستاذه ، والصورة على مثال الأصل ، وهكذا . فإذا كان المثال واحداً فقد تتعدد الأشياء الى تحاكيه ، وقد تخرج عن النموذج الواحد الاف من الصور . وفي اللغات الأجنبية - ونشير إلى الإنجليزية - اصطلاحات ثلاثة هي type ، form ، idea . أما الأول idea فهو الاصطلاح اليوناني ذاته . ولكن لفظة idea أصبحت تدل عندم اليوم على معى آخر هو الفكرة أو الظن ، ولذلك قد يضلل استعمالها في اللغة الإنجليزية ، وكذلك الفرنسية . فاستعملوا لفظة اليونائية . وقد شاعت في الكتب الأمريكية لفظة النوذج type ، ولكنها أم للفظة اليونائية . وقد شاعت في الكتب الأمريكية لفظة النوذج type ، ولكنها أم تسد . أما القول في ترجمة مضللة في اللغة العربية . لأن الصورة عندنا ضد المثال أنها الصورة ، فرجمة مضللة في اللغة العربية . لأن الصورة عندنا ضد المثال أو الأصل ، ولا تفيد المعني الذي يقصده أفلاطون بأى حال . كما أننا نحتفظ باصطلاح الصورة للدلالة على مذهب أرسطو ، مع أن الاصطلاح اليوناني «إيدوس» أو «إيديا» واحد عند أفلاطون وأرسطو .

هذا التحليل اللغوى الذى أطنبنا فى سرده له أهمية كبيرة فى فهم معنى المثال. وفى اليونانية يستعمل أفلاطون لفظين idea ، eidos ، وكلاهما من الفعل ينظر أو يرى idei ، فإذا كان الأمر كذلك فأصل المعنى حسى نشأ من رؤية أشكال الأجسام ، ومن هنا جاء أن أول معنى للمثال أنه الشكل المرئى . أو الهيئة . ثم أصبح يطلق على المعنى الكلى المعقول ، ولكن فى بعض الأحيان يحدد أفلاطون المعنى المعقول للمثال فيضيف إلى المثل هذه الصفة nocta أى اللاجساني (١) ، حتى يبعد تماماً عن مظنة الشكل المعقول ، أو somata أى اللاجساني (١) ، حتى يبعد تماماً عن مظنة الشكل الحسوس المرئى . وقد كان الفيثاغوريون وهم يبحثون عن حقيقة الموجودات يردوبها إلى الأعداد عندهم أشكالا . وعن هذا المعنى الفيثاغورى — نعنى الشكل الرياضي للمثال مما يرى بالعين — أخذ أفلاطون مثاله (٢) .

Field, the Philosophy of Plato, p. 43. (1)

<sup>(</sup>٢) انظر أحد فؤاد الأهوافي ، فجر الفلسفة اليونانية ص ٨٣ وما بعدها .

ومما يؤيد ذلك قول أرسطو أقرب مؤرخ لتاريخهم : ﴿ أَمَا الْفَيْنَاغُورَيُونَ فَيَذْهُبُونَ إلى أن وجود الموجودات محاكاة للأعداد ، وهي عند أفلاطون مشاركة ، فلم يغير إلا الاسم فقط » <sup>(١)</sup> . ولكن شهادة أرسطو تعرض لنا رأى أفلاطون فى أواخر حياته عندما استقر على أن المثل أعداد . أما أفلاطون في شابه فقد اعتمد على سقراط ، ولا غرابة في ذلك إذ لازمه زمناً طويلا ، وكان أثر سقراط قويبًا على المتصلين به . ولم يكن سقراط يستعمل لفظة المثال ، بل « الشيء بالذات » . فی محاورة هبیاس الکیری نستعرض سقراط وهساس سائر ما تعارف علیه الناس من أشياء جميلة ، كالفتاة الحسناء، والوردة ، وتماثيل فيدياس ، وغير ذلك ولكنهما يطلبان شيئاً آخر وراء المحسوسات الجميلة هو ﴿ الحميلِ بِالذَّاتِ ﴾ auto to Kalon . وكانت عناية سقراط أكثر من ذلك بالأخلاق فبحث عن الشجاعة بالذات ، والتقوى بالذات ، والعدالة بالذات ، وهكذا ، أي المعنى الكلي الذي ينطبق على أمور كثيرة مختلفة . فهناك أشياء كثيرة تجتمع تحت معنى واحد ، فيكون هذا المعنى الواحد «كليًّا » يشمل جزئيات كثيرة ، ولذلك نجد سقراط يستعمل اصطلاحاً يدل على هذا المعيي الكلي هو ١ بحسب الكل ١ Kata olou ، أى أنه ينظر إلى الأشياء ككل أو فى مجموعها ، وهذا الاصطلاح هو الذي أصبح عند أرسطو الكلي في مقابل الجزئي ، فأصبح الكلي Katholou اصطلاحاً أرسطيًّا . في محاورة إيون يتكلم سقراط عن الشعر وأن منه أنواعاً كثيرة ، ولكن يمكن أن ننظر إلى الشعر ككل ، في مجموعه الذي يشمل سائر أنواعه أي « كاتا أولو Kata olou » . « كاتا

هذا البابالآخر الذى استمد منه أفلاطون فكرة المثال يختلف اختلافاً تامًّا عن بابالأشكال الرياضية الني يمكن رؤيها بالعين . فالأخلاق والجمال – إلى حد ما – أمور معنوية تقديرية ليست محسوسة ، ونعني بأنها غير محسوسة أنك

<sup>(</sup>٢) أرسطو – ميتافيزيقا ٩٨٧ ب ، ١٠ – ١٢ – وفجر الفلسفة اليونانية ص ٢٣٦ – ٢٣٧

<sup>(</sup>١) انظر النصوص في آخر هذا الكتاب .

لا تستطيع أن تشير إليها لأنك لا تراها ولا تلمسها ، وإنما تعبر عنها باللفظ ، ويدل اللفظ على معناها ، فيدرك السامع هذا المعنى . ولكن يشترط للفهم ولتفاهم أن يكون المعنى محدوداً ، بحيث إذا أطلق اللفظ انطبق على أمور معينة بالذات ، فلا يحدث انبهام واختلاط . وهذا هو التعريف ، لأن التعريف يحد المعنى ، أى يضع له حدوداً ، ولذلك شمى الحد . وقد وضع أفلاطون هذا التدرج بقوله فى الحطاب السابع إننا إذا شئنا معرفة الحقيقة فعلينا أن نظر فى أمور أربعة ، الاسم ، والتعريف ، والرسم ، والمنال . هناك إذن أصل لفظى لنشأة المثل ، ينبغى أن ننظر إليه بعين الاعتبار .

نستطيع إذن أن نقول إن المرحلة الأولى فى نظرية المثل ، باعتبار أنها الحقيقة التى نبحث عنها وراء الأشياء المحسوسة الجزئية ، هى المرحلة السقراطية التى امتازت بالبحث فى الأمور الأخلاقية والجمالية ، فكان المثال هو الشيء بالذات ، auto to علان مقراط لم يصل فى هذا البحث إلى نتيجة .

أما المرحلة الثانية فقد تقدم فيها أفلاطون خطوة أبعد من أستاذه فضرب مثلا بالرياضيات ، إلى جانب الأخلاقيات السقراطية . فالمساواة ، والكبر ، والصغر ، والجمال ، والحير ، والعدل ، هذه هى الأمور التى يوضح بها فكرة المثل ، نعنى القيم الأخلاقية والجمالية والحقائق الرياضية . ويمتاز المثال فى محاورة فيدون بأنه ثابت لا يتغير ، يدرك بالعقل لا بالحس ، والمحسوسات المتغيرة تشارك فيه . والمثال هو العلة الحقيقية فى وجود الأشياء . يقول سقراط إن أحداً لو أخبره أن هذا الشيء حميل لما فيه من لون زاهر أو شكل أو ما يشبه ذلك لم يقتنع . لأن علم بحال الشيء هو مشاركته فى مثال الجمال (١٠) .

وهنا نعرض لمسألة هامة تختص بالصلة بين المثال المعقول وبين الشيء المحسوس . هل المثال موجود في الشيء ، وحاضر فيه ؟ أوخارج عنه ؟ ليس الحواب حاشماً في فيدون ، ولكن أفلاطون يميل إلى القول بوجود المثال في الأشياء

<sup>(</sup>۱) فیدون ۱۰۰ ب

المحسوسة ، أى بالمشاركة ، وهذا هوالسبب فى أننا حين نبصر المحسوسات نتذكر المخسوسات نقدت كر المثل ، وفى مواضع أخرى يقول بأن المحسوسات تقترب من المثال ، أو تحاكى المثال ، فهى أدنى منه مرتبة ، وأبعد عن الحقيقة من أجل ذلك . وستشغل هذه الصلة بين المحسوس والمعقول أو المثال بال أفلاطون طويلا ، وإذا كان رأيه فى فيدون مبهما ، فسوف يتضح فيا بعد ، بل سينتقد نظريته فى محاورة بارمنيدس نقداً شديداً .

نخلص من ذلك أن المثال هو : المعنى المعقول الثابت الواحد فى مقابل المحسوسات أو الجزئيات الكثيرة المتغيرة والتى ينطبق عليها هذا المعنى . وأن الحسوسات تشارك فى المثل ، أو تحاكيها ، وتقترب منها ، فهى أمثل منها فى مرتبة الحقيقة . وهذه المثل على ضربين فقط : (١) مثل خاصة بالفضائل والأشياء الجميلة، أى الأمور التى تدل على قيمة ، (١) مثل خاصة بالرياضيات كالمربع — الدائرة — الواحد — المساواة — الفرد . وهذه إما أن نعبر عن مثالها بقولنا: الفرد بالذات أو الفردية ، الزوج بالذات أوالزوجية .

ننتقل بعد ذلك تمرحلة أخرى فى فيدروس والجمهورية فنجد صفتين جديدتين تضافان إلى المثل ، الأولى أنها منفصلة عن المحسوسات توجد خارجها ، والثانية أن هناك مثلا للكائنات الطبيعية ، وأخرى للمصنوعات الإنسانية .

ونبدأ بالأمر الثانى . فنى الكتاب العاشر من الجمهورية يقول سقراط لغلوكون: لقد درجنا فنيا نذكر على وضع مثال واحد يشمل الأفراد الكثيرين الني نطلق عليها اسماً واحداً . . . فلنأخذ أى كثرة شت: فثمة أسرة ومناضد كثيرة ، ولكن ليس لها إلا مثالان ، أحدهما مثال السرير والآخر مثال المنضدة . . . وأن صانع كل من هذه الأشياء ينظر إلى المثال فيصنع أسرة أو مناضد نستعملها وهذا الصانع ليس قادراً على صنع جميع المصنوعات فقط ، ولكنه هو الذي يصوغ جميع الكائنات الحية . . ، (1).

<sup>(</sup>١) الجمهورية ٩٩٦ – ارجع إلى النصوص في آخر هذا الكتاب .

وبذلك اكتملت قائمة المثل الموازية للموجودات . وهذا السلم للموجودات . مرتب فى خط أفلاطون الذى وضح به الصلة بين العالم المحسوس والمعقول ، وقسمه أربعة أقسام ، أدناه ظلال الكائنات الطبيعية والمصنوعات الفنية لأنها محاكاة للطبيعة ، والثانى المحسوسات وهى الكائنات الطبيعية ، والثالث الحقائق الرياضية، والزابع المثل .

وهذه أول مرة نجد فيها أن للمصنوعات كالسرير والمنضدة والتمثال والسفينة مشكلاً ، وقد عدل أفلاطون بعد ذلك عن القول بوجود مثل للمصنوعات الفنية ، وفي ذلك يقول أرسطو : « نحن الأفلاطونيين ننكر وجود مثل للأشياء الصناعية يه (١٠) وقول أرسطو : نحن الأفلاطونيين ، عبارة مشهورة في كتبه يعني بها تلك الآراء التي كان يأخذ بها حين طلبه الفلسفة بالأكاديمية ، وتدل في الوقت نفسه على آراء أفلاطون في أواخر حياته . والعلة في ذلك أن المثل إلهية ، فكيف تكون أصل المصنوعات الإنسانية ؟ أما الكائنات الطبيعية من جماد ونبات وحيوان وإنسان ، فلأنها موجودة بالطبيعة ، فلا بد لما من صانع ، كما لا بد للصانع أن يكون قد صاغها على مثال . فالأصل في جميع الكائنات - شريفة كانت كالكواكب أم وضيعة كالى تكون وقفسد في عالمنا الأرضي — هو المثل .

والمحاكاة فى الجمهورية ، هى السبيل لوجود الكائنات عن المثل ، وبذلك ابتعد أفلاطون عن فكرة المشاركة التى تدل على وجود المثال فى الكائنات . ولكى يوضح فكرة المحاكاة قربها إلى الذهن بالمصور التى ترى فى المرآة . يقول سقراط : إنها طريقة لا صعوبة فيها ، أن تأخذ مرآة وتديرها فى جميع الاتجاهات ، فتصنع الشمس والنجوم والأرض ونفسك وسائر الحيوانات والمصنوعات والنباتات » (١٠).

والقول بالمحاكاة يستتبع القول بالمفارقة ، فالمثل موجودة خارج المحسوسات .

<sup>(</sup>١) أرسطو ما بعد الطبيعة ٩٩١ ب .

<sup>(</sup>٢) الجمهورية ٩٦، ٥ وانظر النصوص في آخر الكتاب .

والله هو صانع المثل ، حتى مثل المصنوعات (١) ، أو هو مثال الخير الذى يعد مصدر وجود الأشياء ومعرفتها ، كما أن الشمس مصدر النمو والضوء الذى ينير الأشياء فنبصرها . فهو تارة يقول بأن الله صانع المثل ، وتارة يقول إنه الحير الذى به نعرفها . أما فى طياوس فالله صانع الكون لا يصنع المثل بل ينظم العالم ناظراً إليها . فالمثل قديمة أزلية غير مخلوقة . أما هنا فى الجمهورية ، فالمثل مخلوقة ، الله صانعها .

ويؤكد أفلاطون مفارقة المثل ، وتعاليها ، في محاورة فيدروس ؛ وذلك في رحلة النفس إلى ما فوق السهاء - كما ذكرنا عند الكلام على النفس - وهناك ترى النفس « العدل بالذات ، والاعتدال بالذات ، والعلم بالذات ، لا ذلك العلم الذي يتكون أو الذي يختلف باختلاف المعلوم ، بل العلم الحقيق الذي يتعلق بالحق » (٢٠) . ولا ينبغي أن نحمل قول أفلاطون في أسطورة النفس من أنها تصعد إلى ما فوق حافة السهاء على محمل الحقيقة ، ولكن الذي يعنينا هو المعنى المقصود من هذا الرمز ، أي التعالى ، وأن المثل توجد خارج المحسوسات (٣)

ونلخص هذه المرحلة من فكر أفلاطون التى انتهت بالجمهورية وفيدروس بأن هناك مثلا لجميع أصناف الموجودات ، وأن هذه المثل مفارقة لها ، وأن صلة الموجودات بها إما المشاركة وإما المحاكاة وهذا هو الأرجع .

ويبدو أن هذه النظرية لم تقنع أفلاطون ، وأثيرت ضدها اعتراضات كثيرة من المعاصرين له ، فهذا أنتستانس الكلبي يقول : « إنى أرى فرساً ولا أرى الفرسية» فأنكر بذلك إنكاراً تاماً إمكان وجود المثل كحقائق خارجية . وكذلك وجه بوليكسينوس تلميذ السوفسطائي بريسون النقد المشهور باسمه الإنسان الثالث»

<sup>(</sup>١) الجمهورية ٩٧٥ .

<sup>(</sup>۲) فيدروس ۲٤٧

Ross: Plato's Theory of Ideas, p. 81.

وهو الذى أورده أرسطو فها بعد ، وخلاصته أنه إذا كان المثال هو المشترك بين شيئين محسوسين ، كالإنسان فهو المشترك بين سقراط وطاليس ، إذن بين الإنسان وسقراط شيء مشترك هو الإنسان الثالث ، وهكذا إلى ما لا نهاية (۱). وإزاء هذه الاعتراضات ، أخذ أفلاطون ينتقد نفسه في محاورات بارمنيدس ، وثيتاتوس ، والسوفسطائي ، وفيلابوس، لتعديل نظرية المثل وما يتبعها من معرفة ، حتى تستقيم .

ولننظر في محاورة بارمنيدس . لماذا آثر أفلاطون أن بجعل الحوار يدور بين سقراط وبارمنيدس وتلميذه زينون ؟ العلة في ذلك أن بارمنيدس من أنصار الواحد ، وينكر الكثرة بأى حال . وأفلاطون يسلم بوجود المثل أصلا للمحسوسات، فالحقيقة عنده ليست واحدة ، فهو من أنصار الكثرة . ومذهبه مع أنه يعتمد على بارمنيدس في أمور ، إلا أنه يختلف وإياه في أمور أخرى ، منها هذا الأساس الفلسفي الخطير . ولذلك يعترف أفلاطون على لسان سقراط - ولو أن برنت يعد نظرية المثل خاصة بسقراط - بأن نظرية المثل خاصة به ، وأن المثل كثيرة وأنها توجد خارج المحسوسات التي تشترك فيها . ثم عدد أصناف المثل وهي (١) مثل رياضية كالتشابه والوحدة والكثرة (ب) مثل قيمية كالعدل والجمال والحير (ج) مثل طبيعية كالإنسان وغيره من الكاثنات الحية ، والنار والماء (٢٠) . أما المثل الرياضية والقيمية فلم يشك سقراط في وجودها ــ كما رأينا في فيدون ــ وأما المثل الطبيعية فلم يستقر رأيه عليها بعد، أتوجد أم لا. فلما سأله بارمنيدس أتوجد مثل لأشياء كالشعر والطين والقاذورات مما هو تافه ومنفر ، أجاب بأن وجود مثل لها من الشناعة بمكان ، ولو أنه في بعض الأحيان يتردد في هذا الأمر . فقال له بارمنيدس إن تردده : ٥ راجع إلى الشباب ، وإلى أن الفلسفة لم تنفذ إلى صمم قلبه ، ولكن حين يكبر في السن وتستولي الفلسفة عليه سيعتقد في وجود

<sup>(1)</sup> 

Schuhl, L'Œuvre de Platon, pp. 120-121.

<sup>(</sup>۲) بارمنینس ۱۳۰.

و مثل الحميع الأشياء ، تشارك فيها ، وتستمد منها أهماءها و(١) .

هذه هى القضية الأولى التى أثبها أفلاطون ورددها فيا بعد فى طياوس وفى ملحق القوانين ، من وجود مثل للأشكال الرياضية وللخير والجميل ولجميع الأجسام الطبيعية والصناعية .

ونتقل إلى القضية الثانية وهي الصلة بين المثل والمحسوسات . إذا كانت المحسوسات تشارك في مثال ، فهل المشاركة في المثال كله أو في جزء منه . فلو قبل إن المثال موجود في كل محسوس ، والمحسوسات الجزئية منفصلة ، لا نفصل المثال وتعدد ، كما لو شبهنا مثال الإنسان بشراع يغطى جميع الأفراد، فلن يصيب كل فرد إلا جزء منه . وهذا هو نقد فكرة المشاركة . وقد حل أرسطو هذا الإشكال بنظرية الحمل ، فالمثال موجود في كل فرد على أنه محمول عليه ، كما نقول : سقراط إنسان ، وطاليس إنسان وهكذا . وكذلك في سائر الصفات أو المقولات كما يسميها أرسطو .

النقد الثانى موجه ضد المشاركة على نحو آخر فليس المثال موجوداً في المحسوس ولكن المحسوس يحاكى المثال فقد وصل سقراط — كما رأينا في فيبون — إلى مثال المساواة من النشابه الموجود بين هذه القطعة من الحشب وهذه القطعة الأخرى ، فهما متساويتان لاشتراكهما معاً عن طريق المحاكاة في مثال المساواة بالذات . ولو صح هذا لكان بين هذه القطعة من الحشب وبين مثال المساواة مشاركة في مثال ثالث . وهو ما أشرنا إليه من قبل بالنقد المشهور باسم و الإنسان النالث » .

عندئد حل سقراط المشكلة بقوله إن المثال ثم معقول يوجد فى النفس فقط . فاعترض بارمنيدس عليه بأن الأفكار متعلقة بأشياء موجودة ، إذ أننا لا يمكن أن نفكر فى لا شيء ، وأن الحقيقة الموضوعية الحارجية هى المثال لا المعنى الموجود فى الذهن . فالمثل حتى لو كانت معقولة فهى موجودة وجوداً

<sup>(</sup>۱) بارمنیدس ۱۳۰.

خارجياً . ﴿ لأنك لو كنت تعنى بمشاركة جميع الأشياء فى المثل أثما تشارك فى الأفكار ، فلا بد أن تسلم إما بأن كل شيء مكون من أفكار ، وأن جميع الأشياء تفكر ، وإما أنها أفكار لا تفكر » (١) . وهكذا أبرز أفلاطون مذهب التصورية conceptualism ، ولكنه وفضه . الواقع أن نظرية المثل ، وهى التصورية منا بعد إلى الكليات ، لم تخرج فى العصر الوسيط عن أحد مذاهب ثلاثة ، الاسمية mominalism ، والتصورية ، والحقيقية realism . واللاسميون لا يرون فى الكليات إلا أنها بجرد ألفاظ أو أسماء ، والتصوريون يعدونها تصورات ليس لها وجود إلا فى الذهن ، والحقيقيون يذهبون إلى أنها حقائق موجودة فى الحارج ، وعلى هذا المذهب تقوم فلسفة أفلاطون .

ثم يقترح سقراط اقتراحاً جديداً هو أن يسمى المثل نماذج Paradeigmata وأن المحسوسات شبيهة بها ، كأنها نسخ متعددة من النموذج . والرد على ذلك أن التشابه إضافة ، فإذا كان ايشبه ب ، فإن ب يشبه ا ، ويترتب على ذلك أن النموذج يجب أن يشبه كل محسوس النموذج ، فلا بد من وجود نموذج للنموذج يشبهه ، وهكذا إلى ما لا نهاية ، كما رأينا في دليل الإنسان الثالث . وللقدماء من الشراح ردود على حجة التشابه خلاصها أن علاقة التشابه هنا تشتمل على شيء أكثر من ذلك هو التبعية ، فصورة الوجه في المراة شبيهة به ومستمدة منه ، وليس الوجه انعكاساً للصورة .

على أن أخطر نقد يزعزع قواعد نظرية المثل هو القول بأن المثل بفرض وجودها فلا يمكن معوفها . فقد سلمنا بأنها تسكن فى عالم آخر ، عالم السهاء ، وأنها متعالمية عن هذا العالم الأرضى ، عالم المحسوسات . فالمثل يمكن أن تنصل فيما بينها ، وكذلك الأشياء المحسوسة فى عالمها ، وحيث لا يمكن أن يتصل عالم الحس بعالم العقل، فلا يمكن أن تعرف الحقائق ويظل علم الإنسان مقصوراً نسبياً

<sup>(</sup>۱) بارمنیدس ۱۳۲.

بالإضافة إلى عالمنا ، وحيث كان الأمر كذلك فلا سبيل إلى معرفة المثل ، كالجميل بالذات والحير بالذات وغيرهما من المثل (١١) . بل يترتب على انفصال العالمين نتيجة أخطر من ذلك أيضاً ، وهي أن الله لن يعرف شيئاً عن عالمنا .

من أجل ذلك ذهب فريق من الباحثين المحدثين إلى أن أفلاطون تعرض لأزمة فلسفية بعد أن كتب الحمهورية ، أعان عليها اتصاله في رحلاته بشخصيات مثل أرخيتاس وأرستيبس القورينائي، ثم التحاق إيدوكسس الرياضي بالأكاديمية ، وكان إيدوكسس من أنصار القائلين بأن اللذة هي الحير الأسمى (٢) على أن تصوير هؤلاء الباحثين هذه المرحلة من فكر أفلاطون بأنه أزمة فيه بعض المغالاة ، فقد قامت فلسفة سقراط - وهي منهج قبل كل شيء - على طلب الحق مع التضحية حتى بالنفس في سبيل ذلك . فقد ضحى سقراط بنفسه في سبيل ما يعتقد ، وقال أرسطو إنه يحب الحق أكثر من أفلاطون . وتقضى طبيعة الحياة نفسها بالتطور ، فلا غرابة أن يتطور أفلاطون كأى مفكر آخر ، فيعدل عن آراء الشباب . الواقع أنه لم يعدل عن نظرية المثل ، ولكنه تنبه لما يمكن أن توجه إليها من اعتراضات ، فنظر فيها ، وعاد إلى امتحان الأساس الذي تقوم عليه وهو المعرفة التي لا تنفصل عند أفلاطون عن المثل وهذا ما فعله في مجموعة المحاورات التالية وهي ثيناتوس والسوفسطائي وفيلابوس . ذلك أنه وقف في بارمنيدس - كما رأينا - عند انفصال عالم المثل عن عالم المحسوسات ، وأنه لا سبيل إلى معرفة المثل ، وأن المعرفة الممكنة هي بالمحسوسات الجزئية فقط . ولم عل هذه المشكلة.

السؤال الذى طرحه سقراط هو : ما المعرفة ؟ فأجاب ثيتاتوس بأن المعرفة هى الإدراك الحسى ، فقال سقراط إن هذا الجواب هو رأى بروتاجوراس فى صورة أخرى، فقد كان رأيه أن الإنسان مقباس الأشياء جميعاً، وأن حقيقة الأشياء هى

<sup>(</sup>۱) بارمنید ر ۱۳۴ .

Schuhl, L'Œuvre de Platon, p. 118. ( ٢ ) — وقد سبقه غيره إلى القول بذلك .

كما تظهر لك ، وهي كما تظهر لي . وبذلك وقف عند الظاهر المحسوس . فالمعرفة شخصة ذاتية وليست موضوعية . ولما كانت المحسوسات المتغيرة ، وفي حركة دائمة ، فهي نسبية ، ولن تستطيم أن تطلق اسما واحداً على أي شيء و كالصغير أو الكبير ، الثقيل أو الحفيف ، لأن الكبير سيصغر ويصبح الثقيل خفيفًا ، . ( وللاحظ أن أفلاطون لا يزال يتبع الطريق الذي سلكه في الوصول إلى المثال ، والذي يبدأ من الأسم ، ثم التعريف) . ولما كانت هناك علاقة بين العارف والمعروف ، بين المدرك والمدرك ، فيمكن أننسندل على وجود الأشياء بمعرفها ، وحيث سلمنا بأن المعرفة شخصية ، فلن نصل إلى الوجود الحقيقي ، بل نصل إلى الوجود الظاهر المحسوس فقط . لأن الإنسان مقياس الأشياء ، وكان بروتاجوراس يستطيع أن يستهل كتابه ٥ بأن الحنزير أو القرد أوأى حيوان آخر بمتاز بالحس مقياس جميع الأشياء » . وإذا كان الإحساس آية الوجود ، فماذا نفعل بالأحلام والأوهام وهي إدراكات كاذبة ، ( وكيف يمكن أن نتبين بأننا في هذه اللحظة لسنا نياماً وأن جميع أفكارنا أحلام ، أو أننا أيقاظ يتحدث أحدنا إلى صاحبه» (١). حملة القول أن المذهب الحسى ، ونسبية بروتاجوراس ، ينهيان بنا إلى انعزال كل فرد في عالم على حدة ، وبذلك تستحيل المعرفة . وكذلك امتحن أفلاطون مراحل المعرفة الأخرى وهي الظن والعلم ، وانهي إلى قصورهما ، لأن العلم هو الظن الصادق المصحوب بالعقل ، فإذا تجرد العلم عن العقل فلن يحصل العلم (٢٠) . وبهذا ميز أفلاطون بين العلم والفلسفة . فالفلسفة تبحث في أصول العقل التي تسمح بقيام العلم والظن الصادق. ما هذا الشيء الذي يضيفه العقل إلى الأشياء فتصبح ظنًّا صادقاً ، وتصبح علماً . ما الذي يسمح لنا حين نرى المحسوسات؟ الكثيرة أن نطلق على المشترك منها اسماً واحداً إنه العقل Logos . إنها عناصر عقلية موجودة في داخل النفس ، أشبه بالمقولات (٣) ، يقول سقراط :

<sup>(</sup>۱) ثیتاتوس ۱۵۱ – ۱۵۸

Koyré : Introd. à l'étude de Pl., p. 84.

ما الأعضاء التي بها ندرك المعانى الكلية مثل الوجود واللاوجود ؟ (كأنه يشبه العقل بالعين باعتبار أنها عضو الإبصار) فيجيب ثيناتوس : إنك تعى الوجود واللاوجود ، والتشابه واللاتشابه ، والهوية والغيرية ، وكذلك الوحدة والأعداد الأخرى التي تطبق على المحسوسات ؟ . . . وليس لهذه الأمور – على خلاف المحسوسات – أعضاء منفصلة تدركها ، بل العقل بقوة ذاته يتأمل الكليات في جميع الأشياء (١).

وبذلك عاد للعقل مكانته ، وأصبح هو الأداة لإدراك المثل . وفي محاورتي السوفسطائي والسياسي تأكيد لهذا المعنى . فهناك مدارس كثيرة سابقة بحثت في حقيقة الموجودات سواء المادية التي يستمد فلاسفها من الأرض كل ما يتعلق بالسماء واللامرئى (٢٠) » أو بارمنيدس القائل بالمواحد والموجود، ويقابل بينها وبين مدرسة « أصدقاء المثل » القائلين بأن المثل هي الحقيقة . هذه المثل تصبح هي الأجناس والأنواع التي تتميز وتحدد بوساطة مهج القسمة – كما وضحنا من قبل — والقسمة تؤدى إلى التعريف . وبذلك تتم المرحلة الثانية من المراحل المؤدية إلى المثال ، مما ذكره في الحطاب انسابع . ويمكن بالتعريف أن نجمع بين الكُثرة في واحد ، لأننا ننظر إلى الموجود في أحواله المختلفة نظرةً واحدة . ﴿ حين نتكلم عن إنسان فإننا نصفه بأوصاف كثيرة ، فننسب إليه اللون والشكل والقامة والرذائل والفضائل ، فلا نقول عنه إنه إنسان فقط بل إنه فاضل وغير ذلك من الصفات . والحال كذلك في جميع الأشياء . فنحن نضع الشيء كواحد ونتكلم عته كأنه كثير ، ونطلق عليه أسهاء مختلفة . . . ، (٣) . وهذا حل جديد يقدمه أفلاطون لمشكلة المثال التي تجمع بين الواحد وانكثير ، بين الواحد الساكن والكثير المتحرك. فالموجود في حالة سكونه يكون هو ذاته ، وفي حالة حركته يكون غيره . أو بمعنى آخر : الموجود يكون ساكناً تارة متحركاً تارة أخرى .

<sup>(</sup>۱) ثبتاتوس ۱۸۵.

<sup>(</sup>٢) السوفسطاك ٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) السوف طاق ٢٥١.

وفى فيلابوس يتقدم الحل بشكل أوضح لبيان الصلة بين الواحد وللكثير ، بين المثال وبين محسوساته المتغيرة الكثيرة . فالمثال محدود peras ، والمحسوسات غير محدودة apeiron ، مما يذكرنا باصطلاحات الفيثاغوريين الرياضية ، وما يدل على اتجاه أفلاطون فى أواخر حياته نحو الرياضة ، ونحو نظرية أن المثل أعداد . أى يجب أن نلتمس فى المحسوسات من نوع واحد طبيعة واحدة ، وأن نبحث عنها دائيين ، وما دامت هذه الطبيعة ملازمة للشىء فسينهى البحث بالظفر بها (١) . وهذه الطبيعة عبارة عن نسبة رياضية ثابتة تخضع لمقياس محدود ، مثل الصحة ، الموسيقى ، الجمال ، وغير ذلك مما مخضع لنسبة رياضية هى مزيج بين المحدود واللامحدود ، فأصناف الموجودات أربعة :

١ – اللامحدود . مثل جميع المحسوسات ، وهي التي تكون أكثر أو أقل .

٢ ــ المحدود . مثل المساواة . الضعيفة ، وهي التي لا تسمح بالأكثر والأقل

٣ ــ المزيج من المحدود واللامحدود ، مثل الصحة والموسيق ، وهي نسبة ثابتة
 تحد من التضاد والنغير .

ئ - علة المزيج من المحدود واللامحدود (٢)

وقد اختلف المحدثون في أىهذه الأصناف هو المثال. مهم من قال إنه الرابع، أى علة المزيع، ومنهم من ذهب إلى أنه أن علة المزيع، ومنهم من زجع أنه الثالث أى النسبة، ومنهم من ذهب إلى أنه الثانى أى المحدود (٣). وإنما جاء هذا الحلاف لأن أفلاطون لم يتكلم هنا عن الثال، بل عن اللذة والحكمة أيهما أفضل، فاللذة من الصنف الأول أى الملاعدود، والعقل من الصنف الرابع لأنه علة المزيج بين المحدود واللا عدود.

Schuhl, p. 129. (1)

<sup>(</sup> ۲ ) فیلابوس ۲۳ – ۲۷ .

Ross, p. 136-7.

وهنا نجد مهمج التصنيف كما وجدناه فى السوفسطائى والسياسى ، ذلك المهمج الذى يعين على بيان جميع أفراد النوع من جنس واحد . ويضرب أفلاطون أمثلة كثيرة على ذلك ، كالعدد ينقسم لمل زوج وفرد ، والإنسان لمل ذكر وأنثى ، وكذلك أصناف الحيوان والنبات . وبذلك يقترب المثال من فكرة النوع والجنس.

فإذا انتقلنا إلى طياوس رأينا الأنواع والأجناس مرتبة ترتيباً تصاعدياً حتى تبلغ عالم السياء ، وحيث عالم المثل . فالله منظم الكون لم يودع فيه النظام على صورة أى شيء من الكائنات الفاسدة ، بل بحيث يكون شبيها بأبي المعقولات ، وبأ كمل موجود ، فجعل الحي الأول مرثياً وبداخله جميع الأحياء (١) . . . ثم رأى الصانع أن هذا العالم يجب أن يشمل جميع أنواع المثل ، وهي أربعة : الآلمة السياوية ، ولأرواح المجنحة التي تسبح في الهواء ، وما يعيش في الماء ، وما يمشي على الأرض (٢) حتى العناصر كالنار لها مثال . وقد تساءل أفلاطون عن ذلك فقال : أترجد نار بالذات وكذلك جميع الأشياء التي نقول إن لها وجوداً مطلقاً ؟ ويجب عن ذلك بأنه لا بد من وجود مثال للنار والهواء وللماء إلى غير ذلك . وحجته في ذلك و أن العقل إذا كان غير الظن فهذه الأمور المعقولة موجودة والذات ، وهي المثل التي لا يمكن أن ندركها بالحواس بل بالعقل فقط » (٣) .

والحلاصة أن أفلاطون ظل معتنقاً إلى آخر حياته نظرية المثل باعتبار أنها هى الحقائق ، وأن المحسوسات مظاهر لها . ولم يستطع أن يحل مشكلة الصلة ببن المثلل المعقول وبين المحسوسات المتغيرة الكثيرة ، بعد أن ميز بين العالمين وفصل بين المعقول والمحسوس . ثم أخذ يبين أصناف المثل التى تسكن العالم المعقول فرتبها فى أنواع وأجناس بعضها فوق بعض ، من حيث مرتبها فى الوجود . وأسمى مرتبة للمثال هى تلك التى توجد موازية للإله ، والتى يسميها أفلاطون

<sup>(</sup>١) طياوس ٣٠.

<sup>(</sup>٢) طهاوس ۲۹.

<sup>(</sup>٣) طهاوس ۱ه،

الموجود الكامل . أو الكلى الوجود (1<sup>1)</sup> pantelos on . وهذه المثل هي التي يفسر بها وجود الموجودات .

وقد أشرنا من قبل إلى أن أرسطو يصف نظرية المثل بأنها أعداد ، ولا بد أنه سمع هذا الرأى في داخل الأكاديمية . فضلا عن أن أفلاطون كانت له آراء غير مدونة . وهذا معروف من أمره . وإذا رجعنا إلى الجمهورية ونظرنا في ترتيب الموجودات في خط أفلاطون رأينا أنه يضع الحقائق الرياضية متوسطة بين المثل وبين المحسوسات ، ولكنه لم يوضح طبيعة هذه الحقائق الرياضية من حيث الصلة بينها وبين المثل والمحسوسات . وقد دلنا أرسطو على هذه الصلة فيا سماه الأعداد المثالية . يقول أرسطو : « لما كانت الصور [ أى المثل ] علة جميع الأشياء الأخرى ، فقد ظن [ أى أفلاطون ] أن عناصرها هي عناصر [ أى أسطقسات] جميع الأشياء . فالكبير والصغير كهيولى مبدآن أولان ، والواحد كحقيقة الوجود . . . « (٢) .

الجديد عند أفلاطون هو القول بالكبير والصغير إلى جانب الواحد . وليس في تفسيرهما صعوبة . فهو فى فيلابوس يضع ثلاثة مبادئ هى الواحد والمحدود . وهما هنا الكبير والصغير . وليست الأعداد الحسابية التى يستعملها الرياضي مثلا . ولكنها نشأت من اشتراك الواحد بالذات والكبير والصغير . ومبادئ العدد الواحد . ثم الاثنان . والاثنان غير محدود . والاثنان بالذات يسمى « دياد » . وهو المقصود بما قاله أرسطو أنه « كهيولى » .

وقد كانت هذه النظرية موضع تفسيرات وشروح منذ القديم حتى اليوم . وذلك لغموضها وصعوبتها . وأفضل من ألف فى شرحها هو السير دافيدروس فى كتابه « نظرية المثل عند أفلاطون » .

والذي يبدو لنا دون أن ندخل في التفصيلات هو أن أفلاطون كان اتجاهه

Diès. Autour de Platon, pp. 555-556.

<sup>(</sup>١)

<sup>(</sup>٢) ما بعد الطبعة ٩٨٧ ب .

فى تفسير الوجود رياضيا ، والعدد وما يوجد بين الأعداد من نسب هو أساس الرياضة ، فحقيقة الموجود هى هذه النسبة العددية التى تقوم على الواحد باعتبار أنه مبدأ العدد عندهم ، وبين الكبير والصغير أو الاثنان بالذات ، المبدأ اللامحدود . وهذه الحقائق الرياضية — وهى الأعداد المثالية — هى أصل الموجودات .

ولأفلاطون تعريف آخر للفلسفة — ذكرناه من قبل — وهو أنها « التشبه بالإله بقدر الطاقة الإنسانية » . وإذا كان التعريف الأول قد اقتضى من الفيلسوفأن يبصر الحق ويبلغ المثل ويتأملها ويحيا حياة نظرية ، فهذا التعريف يوجب عليه أن يعمل ، وأن يكون سلوكه فاضلاً مطابقاً للعدل والحير ، وذلك بالتشبه بالإله ، الذي هو عدل خالص (۱) .

ما السبب الذي دعا أفلاطون إلى تعريف الفلسفة على هذا النحو في الجمهورية ثم في ثيتاتوس؟ كان الشغل الشاغل لسقراط البحث عن الفضيلة ، وصلاح النفس ، ولكنه لم يستطع كما يتضح من المحاورات السقراطية مثل أوطيفرون. وأقريطون وأول الجمهورية أن يبلغ الفضيلة بالذات . وكان للشغل الشاغل لأفلاطون صلاح الإنسان من ساثر نواحيه ــ والنفس هي محور هذا الصلاح ــ فطلب العدل في المدينة الفاضلة ، وأجاب عن أسئلة سقراط بأن الفضيلة بالذات شيء يختص بموجود أسمى من البشر ، وهذا الموجود هو الله ؛ فإذا كنا نطلب الفضيلة ونسعى إلى الحير والعدل فعلينا أن نطرق السبيل المؤدى إلى المعرفة بالإله وحقيقته ، كي نتشبه به ، لأن مرتبتنا في الوجود أقل من مرتبته بالطبع . وقد وضحنا هذه المراتب من ابتداء هذا الكتاب حيى الآن ، فالرواية ترجمان الشاعر ، والشاعر ترجمان الإله ، والفن محاكاة المحاكاة ، والكائنات الطبيعية محاكاة للمثل ، والعمل الصالح والسلوك الفاضل عند الإنسان شبيه بالإله فالله مصدر الإلهام عند الشعراء والفنانين ، وعلة وجود الموجودات وسبب معرفتها ، والأصل الذي نهتدي به في السلوك لنبلغ الحير والعدل . فجدير بنا وقد وضحت لنا منزلة الإله أن نبادر إلى معرفته والبحث عن حقيقته .

<sup>(</sup>۱) ثيتاتوس ۱۷٦ .

ولكن جواب أفلاطون نحيب للأمل ، فالإله من قبيل الغيب الذى لا يمكن معرفته . يقول أفلاطون فى طياوس : « ولكن الكشف عن صانع وأب هذا العالم يحتاج إلى بحث شديد ، وحتى إذا كشفنا عن حقيقته فن المستحيل أن ننقل العلم به إلى الجميع » (1) . وهذا هو السبب فى غموض كلام أفلاطون عن الله ، والسبب فى السبب فى المسبب فى السبب فى السبب

وأول هذه التشبيهات أن الله هو مثال الخير . فالشمس إله موجود في السماء وعلة رؤيتنا المحسوسات التي تضيئها بنورها . والشمس Helios « ابن الحير ولده على مثاله، وأن صلته ( أى الشمس ) فى العالم المرئى بالبصر والمرئيات كصلة الحير في العالم المعقول بالعقل والمعقولات » (٢) . فإذا كانت الشمس إلها فمن باب أولى أن بكون الخير ، وهو الأب، الإله الأول . حقًّا لم ينص أفلاطون على النوحيد بين مثال الحير وبين الإله ، ولكن لا مناص لنا من هذا الاستنتاج بالضرورة . بل إن ماهية الحير لم يكشف عنها النقاب ، فعند ما سأل غلوكون سقراط أن يبحث في الحير كما بحث في العدل والاعتدال وغيرهما من الفضائل أجاب : ﴿ فَلَنْتُرَكُ الآنَ البَحْثُ عَنْ مَاهِيةَ الْحَيْرِ . . . وَلَكُنَّى عَلَى استعداد أن أخبركم عما يبدو لى أنه نسل الحير مما هو عظم الشبه به » <sup>(٣)</sup> . إذن لن نجد في المحاورات تعريفاً للخبر ، ولو أنه يضيف إليه ثلاث صفات : الجمال ، والتناسب ، والحق (1) . ويشبه أفلاطون الخير كما رأينا بالشمس ، وأن ضوءها هو السبب فى رؤية المعقولات، ومع أنه ليس هو الوجود ، إلا أنه أسمى منه منزلة وقوة . من أجل ذلك كان أولى ما يستحق اسم الله هو مثال الحير (٥) ، لأن الله هو الحير المحض الذي لا يصدر عنه أي شيء. فإذا أراد الإنسان أن يكون

<sup>(</sup>۱) طماوس ۲۸ ب.

<sup>(</sup>٢) الحمهورية ٥٠٨ - وانظر النصوص .

<sup>(</sup>٢) الجمهورية ٥٠٦.

<sup>(</sup>٤) فيلابوس د١٦٠ ، وأنظر يبجر الجزء الثاني ص ٢٨٢ .

<sup>(</sup>ه) يبجر - الجزء الثاني ، ص ٢٨٦ .

فاضلا فعليه أن يتشبه بالإله لأنه مثال الحير . ونجد هذه الفكرة نفسها على نحو آخر فى القوانين ، حيث يقول أفلاطون : « إن الله مقياس الأشياء جميعاً لا الإنسان كما يقول الناس عادة » (۱) ، والذين يتشبهون به إنما يتشبهون بذلك المقياس ويقدرون أعمالهم بحساب . وهكذا رأينا الجواب عما كان يبحث سقراط عنه فى الحياوات الأولى ، نعنى أن الفضيلة بالذات هى المبدأ الإلهى لكل وجود وفكر . م

كان من الغريب حقاً أن يكون هذا جوابأفلاطون، فنحن نعلم أن سقواط الهم بالإلحاد، وبإنكار آلهة اليونان، والقول بإله جديد. كان إله سقواط غامضاً، ولا يقل إله أفلاطون عنه غموضاً، ولكنه أكثر تحديداً، وأقرب إلى التصور مع النظر إلى صفاته الأخرى التي سنذكرها فها بعد. وقبل ذلك فلنذكر ما دمنا قد عرضنا لسقراط ومحاكمته أيهما كان أقرب إلى الدين: الأثينيون الذين المهموه بالإلحاد أم سقراط وأفلاطون صاحبا الدين الفلسني.

كان الدين يلعب دوراً عظيا فى حياة اليونانيين . فهم يذكرون الآلهة فى كل وقت ويسترشدون بها فى كل عمل ، ويقدمون إليها القرابين لترضى عنهم وينصبون لها التماثيل ، ويطلبون من العرافين سؤال الآلهة عن المستقبل ، ويقيمون الأعياد المختلفة فى المعابد وفى الميادين ، وبلغ من اعتقادهم أنهم اتخذوا المعابد فى داخل البيوت ، وجرت بذلك التقاليد .

وقد نظر أفلاطون في هذه الصور المختلفة التي تملأ حياة الناس في حلهم وترحالهم ، فقسم الدين ثلاثة أقسام : الدين الميثولوجي وهو من اختراع الشعراء ، هومير وس وهزيود ، وهو دين طريف مملوء بالأساطير ، يسلى الناس ويسرى عهم وهذا الدين الميثولوجي هو الذي هاجمه هجوماً شديداً في الجمهورية، وهاجم الشعراء تبعاً لذلك حتى لا يتشبه الناشئة بصفات آلمهم وما كانوا عليه من رذائل.

<sup>(</sup>١) القوائين ٧١٦ ب .

والنوع الثانى دين صنعه أصحاب السلطان ، فشيدوا المعابد وأجروا الأرزاق على الكهنة للمنفعة الاجهاعية ، حتى يضمنوا انقياد الشعب ، وسياسة الناس عن طريق الحوف النابع من الضمير . والثالث هو دين الفلاسفة . وهو وحده الذى يصور الحقيقة أو على الأقل طرفاً منها .

وصور بعد ذلك أصناف الناس بإزاء الدين ، فهم إما ملحد . وإما معتزل . وإما منافق . والما منافق . وجود آلحة على الإطلاق . وأما الملحدون فهم الذين لا يعتقدون فى وجود آلحة على الإطلاق . وأما المعتزلة — ويسميهم تيلور الأبيقوريين (۱) — فهم الذين يعتقدون فى وجود الآلحة ولكنهم ينكرون عنايتهم بالبشر . وأما المنافقون أشنع الأصناف الثلاثة وأشيعهم فى المدن والدول فهم الذين يرشون الآلحة بالقرابين (۱) . كما قال الشاعر العربي «صلى وصام لأمر كان يطلبه » .

وقد نشأ الإلحاد في نظر أفلاطون من مصدرين . مادية الطبيعيين . ونسبية السفسطائيين . فالعالم بجميع ما فيه . حتى الأنفس . عبارة عن حركات غير عاقلة للعناصر المادية . ورد سقراط ثم أفلاطون عليهم بأن مرجع كل حركة إلى النفس التى تعمل بتدبير وتسعى إلى غاية . والعالم مملوء بالنفس . والنفس خيرة بالطبع ، وتستمد الأنفس ما فيها من خير من النفس الكاملة الحير . النفس الأولى . أما السغسطائيون فيعدون الإنسان مقياس الأشياء جميعاً . وينكرون المحقائق المطلقة . ويذهبون إلى أن الدين والأخلاق ثمرة العرف ، ويزعمون أن القوة فوق الحق . وأن الفن والقانون لا يعتمدان على أصل في الطبيعة ، وفي هذا الشباب وخراب الأسر والمدن (٢) . فهذا هو أصل الإلحاد .

وأما الاعتزال ــ وقد سمينا هذا الصنف كذلك لأن المعتزلة فى الإسلام هم أهل العدل . يقولون بأن الله عادل . ولكنه لا يعنى بأعمال الإنسان ، فالإنسان

Taylor, p. 490. (1)

<sup>(</sup>٢) القوانين ٨٨٨.

<sup>(</sup>٣) القوانين ٨٩٠ .

مسئول عن أعماله - فالمقصود منه أن قوماً يذهبون إلى أن الله لا يعني بأعمال البشر فإن كان الأمر كذلك فإما لعجزها عن التنظيم ، وإما لأن أعمال الإنسان توافه لا تستحق العناية بها . وقد نبي أفلاطون العجز عن الإله لأمها صفة لا تليق بكماله والإله الكامل لا بد له من العلم بكل شيء ، والإحاطة بكل شيء ، وقد أودع فى الإنسان النفس ، وبث فى النفس العقل الذى يميز بين الحسن والقبيح . وعلى الإنسان أن يحكم عقله ، ويؤثر السداد ، ويصفى النفس بالنظر والمعرفة . فيتجنب بدلك الشر ويفعل الحير . فعناية الله موجودة حين وهب الإنسان العقل. ومن طبيعة العقل الحرية لتتم وظيفته من الاختيار والإيثار . قال أبو نصر الفارانى وهو يلخص نواميس أفلاطون : « . . . وبين أن اختيار الملذ على المؤذى هو سيرة قهرية ، واختيار المؤذي على الملذ هو سيرة اختيارية » (١) . ومن جهة أخرى لا يمكن أن يبلغ الإنسان العدل المطلق ولا الخير المحض في أفعاله لأنه مركب من نفس وجسم ، والجسم أقل مرتبة غير خالد ، لأنه يكون ويفسد . وهذا مصدر الشر عند الإنسان . يقول أفلاطون في محاورة السياسي : « إن السهاء والعالم يشاركان في المادة ، ولا يخلوان لذلك من التغير » (٢) .

وفضلاً عن ذلك فإن الأنفس - كما رأيناعند الكلام على النفس - درجات منها الشريفة الفاضلة وهي نفس العالم ، والعقلى في الإنسان ، ومنها أقل شرفاً كالنفس الشهوانية . ونحن نرى في العالم الأرضى نظاماً وفوضى . وخيراً وشراً ، وليست النفس القاضلة علة الفوضى ، فلا بدأن النفس التي تمتاز بالرغبات والأهواء هي علة الحركة غير المنتظمة ، وبذلك يمكن أن ترجع مشكلة الشر إلى النفس غير الشريفة التي هي علة الحركة غير المنتظمة ، لا كما يقول الأفلاطونيون المتأخرون من أن الشر مرجعه إلى المادة . ومتى تعددت الأنفس - على الأقل توجد نفسان - لتعليل الحركات الكونية ، فلن يكون أفلاطون موحداً بين الله

<sup>(</sup>١) تلخيص نواميس أفلاطون للفاراب ص ٢٧.

<sup>(</sup>٢) السياسي ٢٦٩ .

والعالم ، بل مؤلهاً ، بحسب عبارة تيلور .

أما التفسير الذى نذهب إليه، طبقاً للنظرية التى جرينا عليها فى هذا الكتاب، فهو أن أنواع الوجود مراتب بعضها يتسلسل عن بعض بالمحاكاة ، وكلما بعدنا عن الموجود الأول وهو الحقيقة بالذات بعدنا كذلك عن الخير وعن النظام وعن الكمال . فالمادة ، وما يتصل بها من نفس غير شريفة ، آخر درجات الوجود ، وأبعدها عن الخير ، وأقربها إلى الشر .

ومن أسباب فساد المدن ما يفعله كثير من الناس نفاقاً حين يقدمون القرابين للآلهة يلتمسون رضاها . وليس من المعقول أن يرضى الآلهة عن هذه الرشى أو يقبلونها ، لأن البشر ملك لهم ، كما قال سقراط في فيدون . ويجب عقاب هؤلاء الذين ينافقون . ولما كان الغرض من الدين نفع المدينة فينبغى إلغاء المعابد الحاصة ذلك أن عبادة الآلمة جماعة "، وإقامة الأعياد، مما يوثق الروابط بين أفراد المدينة (٢٠١

جملة: القول أفلاطون مصلح دينى ، صنى الدين من البدع والحرافات ، وهاجم بشدة المخازى التى ترتكب باسم الدين ، وأقام وجود الله ، وصلته بالعالم ، وعنايته به على أسس فلسفية ، وأوجب وجود الدين فى الدولة ، وأمر باتباع تعاليمه وإقامة الشعائر واحترامها .

وكان الفلاسفة قبل أفلاطون من المؤلمة ، فبثوا الله في جميع الأشياء ، ومن أقوال طاليس : إن كل شيء مملوء بالآلهة ، وفي نصوص هرقليطس أن الله أب كل شيء ، والواحد عند بارمنيدس هو الله ، وهو العالم ، ولكن جميع هؤلاء السابقين ألهوا العالم وعدوا العناصر المادية إلهية لأنها خالدة . أما موقف أفلاطون فيختلف عنهم ، إذ جعل الله اسمى من العالم ، وجعل العالم على صورة الإله ، فالعالم إلهي وليس إلها .

وإذا نظرنا إلى العالم بأسره ، أى كرة السهاء ، وهي العالم الإلهي ، رأينا أن

<sup>(</sup>١) السياسي ٢٦٩ .

أفلاطون بميز ثلاثة أنواع من علم الفلك : الفلك الحسى هوالذى يدرك بالعين في حركة الكواكب وانتقال الشمس وأرجه القمر ، والفلك الرياضي الذى يقوم على النسب الرياضية في حركة الكواكب . والفلك الإلهي وهي السهاء المعقولة التي تقوم عليها الحركات الرياضية للكواكب بحسب الأعداد الصحيحة .

وتوجد خارج قبة السهاء المثل الحالدة ، والعقل الحالد الذي يحكم النفس . هذا العقل هو العالم المعقول ، هو الموجود الكامل Pantelos on ، هو ( الإله) الواحد العاقل المعقول . أما النفس فهي الحي الأول المرئى ، هي نفس العالم ، وأصل حركته .

يشبه أفلاطون الله بالصانع Demiourgos ، ووجه الشبه أن الصانع لا يخلق المادة التي يصنع مها فنه ، كصانع الآنية لا يخلق الطين ولكنه يصوغه في هيئة معينة . كذلك الله أخذ كتلة العالم وكانت فوضى فبث فيها النظام وهو أجمل ما في العالم . صنعه لأنه خير يخلو من الحسد فأراد أن يكون كل شيء شبيها به ، وأظهر العالم وجعله مرثباً وأودع فيه النفس فأصبح العالم بقضاء الله حياً عاقلا . ولم يصنعه على نموذج الفرد الحي بل على مثال الحي بالذات .

و يمكن أن نستخلص صفات الإله من مختلف المحاورات فنقول إنه عظم، موجود دائم الرجود ، أو م وأب جميع الآلحة ، خيتر ، مريد ، خالق ، صانع . إنه أشرف علة , معاند منال أزلى (١) . ونستطيع أن نضع إلى جانب ذلك صفات الحي يمنو حنو مثال أزلى (١) . ونستطيع أن نضع إلى جانب ذلك صفات الحي المعقول ، فهو المحرفج الأزلى ، مدرك بالعقل وحده ، ثابت ، كامل ، يحوى جميع المعقولات الحية ، أجمى المعقولات وأكلها ، أحد ، إنه الإله المعقول الذي يعكس العالم ، الإله المرقى . وقد تساءل الأستاذ دبيس فقال : أيمكن التوحيد يبيهما ، هل الله هو العقل (٢) ؟ فقد ورث أفلاطون عن أنكساجوراس أن العقل

Dies, p. 53g. (1)

Dia, p.90. (Y)

ينظم كل شىء ، وجاء فى كثير من المحاورات أن الله الصانع منبع كل عقل وأصل كل علم .

فالله هو المرجود الكامل ، ودرجات الآلهة متناسبة مع مراتب الرجود . ومع ذلك فرأى أفلاطون الأخير ، كما بسطه فى القوانين أنه د لا يجب أن نجعل الإله الأسمى موضوعاً للبحث لأن ذلك يعد من الضلال والفجور » (١٠ .

ويعتمد أفلاطون فى إثبات وجود الله على دليلين ، دليل النظام ، ودليل الحركة . فن الواضح أن العالم يمتاز بالنظام ، ويخاصة عالم السماء ، ولا بد لهذا النظام من علة ، والله هو علة النظام فى العالم . فالله منظم العالم ، أو هو مهندس الكون .

الدليل الثانى دليل الحركة ، وأنواع الحركات عشر: الدائرية ، والمستقيمة ، والمتحرجة ، والانضهام ، والانفصال ، ثم ثلاث حركات رياضية يسميها تلفقاً أو سيلاناً ، تدفق النقطة فيتولد الحط ، تدفق السطح الذى يولد الجسم . ثم الحركة التي تحرك غيرها من الأشياء ، والعاشرة الحركة التلقائية التي تحرك ذاتها ، وهى النفس . وكل ما يتحرك بذاته فهو ذو نفس ، وكل ذى نفس فهو حي ، كالنبات والحيوان . ولما كانت الأجرام السهاوية تتحرك بذاتها ، ففيها نفس ، وهى حية ، وهناك النفس الأولى المحركة السهاء ، والتي يسميها أفلاطون الحي بالذات ، والنفس هنا بمعنى العقل ، لأن العقل هو الإلهى الشريف .

والعقل هو الذي يبث النظام في حركات السهاء. وهذا العقل هو الذي يجب أن يعتقد كل إنسان أنه إله (٢٠).

ليس الاعتقاد في الألوهية ثمرة اجتهاد واستنباط عند أفلاطون ، لأن دجميع الناس يشاركون في طبيعة النفس ، ولأن الإنسان أكثر الكائنات الحية

<sup>(</sup>١) القوانين ٨٢١.

<sup>(</sup>٢) القوانين ٨٩٦.

تعظيا للألوهية، وأن جميعالكائنات الفانية ملك للآلحة،وكذلك جميع السهاء ه<sup>(۱)</sup>. ومعنى ذلك أن الإنسان حيوان متدين بالطبع ، لأنه يمتاز بالعقل أو بالنفس العاقلة .

من أجل ذلك كانت معرفة الله واجبة ، وعبادته مفروضة على كل إنسان . ولكننا لن نعرف الله إلا بالعقل ، ولن يعرفه العقل حق المعرفة حتى يتدرب على البحث ، ويرق من الظن إلى العلم إلى الجدل ، و يمر بالمراحل العلمية المختلفة التي يتعلم منها النظام والانتظام والتناسب ، وعندئذ يعلم أن الله هو الحير المحض الذي يهتدى الإنسان بنوره إلى معرفة نفسه ومعرفة الحق ، وأن الله هو « مقياس الأشياء جمياً » فيعلم أنه هو النموذج الذي يجب أن تحتذى المدينة مثاله . وإذا كان الفياسوف هو الذي يتشبه بالإله بقدر الطاقة الإنسانية ، فالمدينة الفاضلة عاكاة لعالم الساء . فا هي المدينة الفاضلة عاكاة لعالم الساء . فا هي المدينة الفاضلة ؟

<sup>(</sup>١) القوانين ٩٠٢.

## ٨ \_ المدينة الفاضلة

تبدأ محاورة القوانين بسؤال عن مشرع القوانين من هو ؟ والحواب عن ذلك إنه الله . فهو عند أهل كريت زيوس ، وعند أهل لقدمونيا أبوللون . والذي يرمز إليه أفلاطون من ذلك أن القانون إلهي أيخالد أزلى له طبيعة ثابتة . والإنسان إلهي كذلك بالعقل المودع فيه . والعدد هبة من السهاء كما قال في ملحق القوانين .

فالله هو النموذج الذي يتشبه به الإنسان وبحاكيه إن في سلوكه الفردي أو الاجتماعي . وليس بين سلوك الإنسان في نفسه أي الأخلاق ، وبين سلوكه مع غيره أى السياسة خلاف. أفلاطون لايفصل بين الأخلاق والسياسة ، ولا كذلك أرسطو. وقد كتب أفلاطون محاورتين أساسيتين في السياسة هما الجمهورية والقوانين . وللجمهورية عنوان باليونانية هو Politeia أي سياسة المدينة ، وهذا هو أيضاً عنوان كتاب السياسة لأرسطو . وقد ترجم العرب « بوليتيا » أفلاطون بالمدينة الفاضلة . أما الترجمة السائدة فى الغرب اليوم فهى الحمهورية . وقد وضع القدمًاء تحت العنوان اليوناني عنوانين آخرين يفسران موضوع المحاورة ، أحدهما الجمهورية ، والآخر في العدالة ، والأول يوحى بأن موضوع المحاورة السياسية ، والثانى الأخلاق . والواقع أنه من المجازفة تحديد موضوع الجمهورية ، إ، ها تشمل كل شيء يتعلق بالإنسان من أخلاق وسياسة, وتربية ، وفلسفة واجهاع ، وتاريخ ، وإذا كانت تبدأ بالسؤال عن العدالة ما هي ، فالجواب عن ذلك في المدينة الفاضلة كلها ، المدينة العادلة ، فالإنسان الفرد . والإنسان الاجهاعي، يسيران جنباً إلى جنب ولا يمكن فصل أحدهما عن الآخر . ويجلب لفهم الإنسان أن ننظر إليه من خلال المجتمع أى المدينة ، كما يجب أن ننظر إلى المجتمع من خلال الفرد . وعدالة الفرد هي عدالة الدولة، وينبغي أن تبحث العدالة في المدينة قبل أن تبحث في الفرد ، لأنها في المدينة أوضح ، كأنها أشبه بكتاب

ذى حروف كبيرة يسهل قراءتها ، ثم بعد ذلك يقرأ المرء العدالة في الفرد ، وهي ذات الحروف الأصغر . وفي ذاك يقول سقراط : « العدالة صفة فرد ، ولكنها كذلك صفة المدينة كلها ، (١) . يقول باركر : ١ كان غرض أفلاطون أن يصل إلى الحاكم الفيلسوف الذي ينبغي أن يحكم بالعقل المحنك لا بحرفية القانون ، أو \_إذا كان ذلك الغرض غير ممكن البلوغ إليه - أن يدرب المشرع الفيلسوف الذى ينبغى أن يشرب حرفية الفانون بروح الحكمة والعقل . وكان الأمر الأول المثل الأعلى فى الجمهورية ، والأمر الأخير المثل الأعلى فى القوانين. . ونحن نرى أن الغرضين لايتنافيان ، بل يكمل أحدهما الآخر ، فنى الجمهورية لن يكون الحاكم فيلسوفاً إلا إذا عرف الله مثال الحير ، ثم تشبه به في أفعاله . وفي القوانين يجب على الحاكم أن يعرف الله مقياس الأشياء جميعاً ، وأن يحكم بمقتضى ذلك المقياس . فالحمهورية تبغى العدل من جهة المعرفة الحالصة ، والقوانين تنشد العدل من جهة العمل والتطبيق. حقًّا لقد أغفل أفلاطون القانون من الجمهورية، ولكن ليس معنى ذلك أنه أوجب على الحاكم وعلى المدينة عدم اتباع القانون ، فقد كانت عنايته في ذلك الحين إرساء قواعد المبادئ العامة التي تقوم عليها المدينة الفاضلة ، أما القوانين فتفصيلات تأتى عقب ذلك . وقد زيم كثير من المحدثين أن أفلاطون أصيب بخيبة أمل عندما أراد أن يحقق مثله الأعلى في الجمهورية على ديونيسوس ، وكان يطمع أن يكون الحاكم الفيلسوف ، فعدل عن هذه النظرية إلى المثل الأعلى الذي بسطه في القوانين . ومهما تكن الأسباب التي دفعت بأفلاطون إلى كتابة القوانين بعد الجمهورية ، إلى كتابة الجمهورية وهي المدينة الفاضلة ثم القوانين وهي الدولة التي تليها في الأفضلية Second Best فكلاهما فاضل ينشد العدل ، ويتشبه بالإله ، ويطالب بتعليم الحكام .

ولكى نفهم نظرية أفلاطون الأخلاقية والسياسية - وهما لا تنفصلان -فلرجع إلى بدء حياته في شبابه ، ونتبعه حتى النهاية . يقول في الخطاب السابع

<sup>(</sup>١) المهورية ٢٦٨ .

إنه 1 كان يأمل حين كان صغيراً ، كا يفعل الناشئة دائماً ، أن يشارك في سياسة المدينة متى بلغ أشده ، (1) . هذه العبارة من قلم صاحبها تدل على هواه الراسخ في نفسه ، نعمى حب السياسة العملية لا النظرية . وقد صحبته هذه النزعة مدى الحياة ، ولكن في صور مختلفة ، فقد ذهب إلى صقلية عدة مرات لتعليم الحاكم ، أو بعبارة العصر الحاضر ليكون مستشاراً سياسياً . ولما شاهد المفاسد التي وصفها في خطابه السابع ، وفي محاوراته ، تلك المفاسد السائدة في صقلية وفي غيرها من المجتمعات ، رأى أن الحل الصحيح في تعليم الحكام وتربيبهم ، فأنشأ الأكاديمية لتكون مدرسة يتخرج فيها الحكام والمشرعون . وقد صرح بأن الفيلسوف لا يجب أن يكون ربط أقوال فقط

إذن كانت السياسة الباعث الأساسي الذي دفع أفلاطون إلى البحث الفلسني — كما رأينا . وازداد اشمئزازه عند ما رأى الحكم على صديقه وأستاذه سقراط . فشرع يبحث عن العلة في فساد الملدن ، والسبيل إلى إصلاحها . وكان سقراط يبحث البحث ذاته ، وأراد أن يصلح الأخلاق . ولكن أفلاطون رأى أن الأخلاق تقوم على أساس أعمق من مجرد العمل الصالح ، واقتضى منه ذلك أن يبحث في طبيعة النفس البشرية ، بل الكون بأسره . ونحن نجد النزعة السقراطية التي تتجه الوجهة الأخلاقية في المحاورات الأولى ، فنصح سقراط في فيدون بالزهد، ونصح أفلاطون في الجمهورية بالاعتدال . وتمتاز هذه المحاورات الأولى بنقد شديد للسفسطائيين الذين كانوا يمسكون بزمام التربية ويرفعون علم الثقافة الممثل في مذاهب براقة ليست من الحق في شيء . فالسوفسطائي هو الذي يعلم صناعة في مذاهب براقة ليست من الحق في شيء . فالسوفسطائي هو الذي يعلم صناعة النجاح ، والاستمتاع ، والثقة بالنفس ، وإرادة القوة ، وينكر الحق الثابت وألحير الموضوعي ، وهو الذي يتخرج على يديه الحطيب العام الذي يتولى مهام الدولة ، وهذا الحطيب على طرفي نقيض من الحاكم الصالح الحقيق . فالسياسي الدولة ، وهذا الحطيب على طرفي نقيض من الحاكم الصالح الحقيق . فالسياسي الدولة ، وهذا الحطيب على طرفي نقيض من الحاكم الصالح الحقيق . فالسياسي الدولة ، وهذا الحطيب على طرفي نقيض من الحاكم الصالح الحقيق . فالسياسي

<sup>(</sup>١) الخطاب السابع ٣٢٤ .

<sup>(</sup>٢) الخطاب السابع ٣٢٥ ا .٠

الخطيب رجل يقوم علىالإيهام والوهم لاعلى الحقيقة (¹¹)، ويعتمد على الأكاذيب والأباطيل لا على الحق .

في أول الجمهورية تعريفات ثلاثة للعدالة ، تعريف قيفالس من أن العدالا هي اتفاق أعمال الإنسان مع التقاليد الجارية ، ولكن هذا المذهب السلؤ لا يصلح لأن التقاليد فاسدة. وكان هم أفلاطون أن بهدمالقديم وأن يزلزل قواعا التقاليد البالية ، فهاجم الشعراء والسفسطائيين والفنائين والساسة و رجال الدين والثانى تعريف ثراثيا توس العدالة بأنها مصلحة الأقوى ، أو بعبارة أخرى القوة هو الخلق ، ويترتب على ذلك أن مقياس السلوك هو إرادة الشخص ومقياس السياسة إرادة الحاكم ، وهذا المذهب هو مطية الاستبداد والظلم ، والثالث نظري غلوكون وهي أن الظلم من شيم النفوس ، وفعل الناس له حسن و وقوعه عليم قبيح غلوكون وهي أن الظلم من شيم النفوس ، وفعل الناس له حسن و وقوعه عليم قبيح غلم أي الناس أنهم ينظلمون وينظلمون ، فيجر بون نذته ومرارته ، اتفقوا فيا بيب ألا يظلم بعضهم بعضاً (٣) ، فشرعوا القوانين والعرف ، وسموا القانون عدلا . فإذ كانت العدالة في المذالة في المنافذ المحدث في هنا نتيجة الحوف ، كما ذهب إلى ذلك هو بس من الفلاسفة المحدثين .

ماذا يفعل أفلاطون إزاء هذه المذاهب القوية ، والتى لا يزال كثير مر الناس يعتنقوبها ؟ أخذ يمتحن فكرة اللذة ، ويبحث فى طبيعة النفس ، وطبيع الموجود ، وصلة النفس بالخير والشر ، والفضيلة والرذيلة . فأولئك الذين ذهبوا إلم أن الإنسان بطبعه يميل إلى تحقيق لذاته والجرى وراء شهواته على حساب غيره ويؤثرون الظلم على العدل ، مخطئون فى فهم الطبيعة البشرية ، لأن هناك فرقاً بير الخير واللذيذ ، وليس الخير إيثار لذة على أخرى ، وليس الحق هو القوة ولكن خير النفس فى الزهد ومارسة الرياضة لتتعلم التناسب ، وتنطبع على النظا

Koyré, p. 117. ( \ )

Barker, p. 155. ( Y )

<sup>(</sup>٢) الحمهورية ٥٨٨ - ٥٥٩.

والانتظام ، مما بسطنا القول فيه عند الكلام عن النفس . وبقى أن يبحث أفلاطون فى المجتمع .

هل المجتمع الإنسانى طبيعي أم صناعي ، وكيف يتألف المجتمع ؟

هو عند معظم السفسطائيين صناعي ، فالحالة الطبيعية للإنسان كانت في غاية البؤس حتى استطاع الإنسان بفنه أن يصوغ القوانين التي أنقذت البشر من الحالة الطبيعية والتي كانوا فيها أشبه بالحيوانات .

أما أفلاطون فيذهب عكس ذلك ، فالاجماع عنده طبيعى ، والإنسان مدنى بالطبع ، فهو يجتمع فى الأسرة ، ثم فى الدولة ، وترجع هذه الطبيعة إلى حاجة الناس إلى إشباع ضروريات الحياة كالطعام واللباس والمسكن ، مما لا يقوى فرد واحد على القيام به ، فينهض كل واحد بمهمة يتخصص فيها ، هذا يبنى ، وذاك يزرع ، وهكذا ، فالمجتمع قائم على التكافل والتضامن بين الأفواد ، وعلى قيام كل فرد بأداء وظيفة معينة ، لا على القهر والحوف .

أساس المجتمع التخصص وتقسم العمل ، ومن هنا ظهرت المهن والحرف والفنون ، ثم اتسع الأمر بالتبادل ، وارتقى التبادل إلى تجارة منظمة ، واصطنع الناس المال أداة للتبادل ، وكثرت الحاجيات ، وظهرت نوافل ليست من طبيعة الحاجات الطبيعية ، واتسعت رقعة الفنون ، وبعد الإنسان بذلك عن الحالة الطبيعية الأولى ، وفسد المجتمع ، وشهد أفلاطون هذا الفساد ، وبرم به ، وأراد إصلاحه، وتعمق النظر في أصول الاجماع ، وخرج بنظريته في الجمهورية التي تقوم على ثلاثة مبادئ ، التخصص في العمل ، والربية ، والحاكم الفيلسوف .

فالمجتمع كالفرد ينقسم إلى ثلاثة أقسام ، الحكام ، والجند، والعمال، وهؤلاء يقابلون الأنفس الثلاثة العاقلة والغضبية والشهوانية . وصلاح المجتمع فى أن يعهد إلى كل فرد بالعمل الذى يليق به ، أن يوضع الرجل الصالح فى مكانه الصحيح. فلا يتولى الحكم الحمق من غير ذوى الاستعداد للحياة العقلية ، وأكبر الظن أنه كان يشير إلى ديونيسوس .

وقد نظر أفلاطون فى أمر المرأة فأعلن حريتها لأول مرة فى التاريخ على أساس فلسنى من الطبيعة البشرية ، فهي تشارك في الإنسانية كالرجل تماماً ، وينبغي أن تتعلم وأن تبلغ مرتبة الحراس مثله تماماً ، وكانت منزلة المرأة فى الزمن القديم فى شتى أنحاء العالم أقل من منزلة الرجل ، وتعامل معاملة الإماء والعبيد ، ولم تكن تشارك فى الحياة العامة، ولم يتحقق حلم أفلاطون بالنسبة لها إلامنذ القرن التاسع عشر .ولاينبغي أن نفهم ماذكره أفلاطون من شيوعية المرأة وإلغاء الزواج على حرفيته : أولا: لأن الصلة بين الرجل والمرأة لم تكن مقصورة على الزواج، ولم يكن التسرى واتخاذ القيان والاستمتاع بالصلات الجنسية محرماً من الدين أو غبر مألوف من جهة العرف . يقول أفلاطون فى الخطاب السابع وهو يصف الحياة فى إيطاليا وصقلية ــ كما ذكرنا من قبل : إنها حياة لا ينام فيها الفرد ليلا وحده أبداً ، وينغمس فى جميع الأمور الَّتى تصحبُ هذا اللَّونُ مَنَ الحيَّاةُ . فلم يُكن الزواج القاصر على صلة الرجل بامرأة واحدة شيئاً مقدساً محترماً . وثانياً لأن عرض أفلاطُون ليس الصلة الحنسية بل إنجاب الأولاد بحيث يكونون أفضل خلف ينمو لحدمة الدولة ، ولذلك جعل الأولاد ملك الدولة . وقد سارت الدول حديثًا في هذا الاتجاه من العناية أولا وقبل شيء بالطفولة لأن مستقبل الأمة يقوم على أكتاف الطفل القرى الذي ينشأ نشأة صحيحة من كل وجه . وتشمل الشيوعية كذلك المال لأن التعلق به مصدر الفساد في الدولة .

وكما أن كل فرد يتخصص فى عمله اللائق به ، كذلك كل طبقة تتخصص فى عمله اللائق به ، كذلك كل طبقة تتخصص فى عملها ، ولا تحاول أن تزاول ما ليس من عملها . طبقة الحكام ليس لها أن تحكم ، وطبقة الجند عليها أن تحاوب فلا تحكم ولا تعمل . ويرجع فساد اللول إلى قيام الطبقات بغير ما أهلت له ، واستيلاء طلاب المال أو السلطان أو الجهال على الحكم .

فالحكومة الفاضلة هي التي يرأسها الحاكم الفيلسوف الذي يجرى على سنة العقل ويهتدى بمثال الخير ، وتنصرف كل طبقة إلى عملها . وهذه الحكومة أول محاكاة للمدينة السهاوية ، ذلك العصر الذهبي حين كان الآلهة يعنون بأنفسهم بالبشر . أما اليوم فلا توجد إلا أربعة أنواع من الحكومات المتدهورة، وهي جميعاً تتسلسل عن طريق المحاكاة من المجتمع الطبيعي ، وذلك حين يسود الجهل عند الحكام فيستولون على مقاليد الحكم ويستعبدون المحكومين .

وأول حكومة تلى الحكومة الفاضلة، أى مدينة الفلاسفة الذين يحكمون بالفعل هى حكومة الكرامة و Timocracy ، أى المدينة التى يهتدى حاكمها بالكرامة أو الشرف، فضيلة النفس الغضبية ، كالحال فى إسبرطة ، وفى أثينا منذ زمن موغل فى التاريخ . ثم ينغمس الحاكم فى الشهوات الحسية ، وتمتد يده إلى الرشوة ، وينقلب حكام هذه المدينة إلى إقطاعين .

والحكومة الثانية هي حكومة المال Plutocracy – يسميها الفارابي حكومة اليسار – وقد تسمى أيضاً حكومة القلة Oligarchy ، وفيها يظهر التقابل بين طبقتين هما القلة الحاكمة وكثرة الشعب، وحين تفسد القلة يقوم صراع بين الطبقتين .

والحكومة الثالثة هى الديمقراطية Democracy ، أى حكم الشعب الذى يشب بالحكام الفاسدين ويذبحهم ، ويتنفس عبير الحرية المطلقة ، والمساواة المزعومة ، وهذه هى الفوضى . ذلك أن المساواة فى نظر أفلاطون هى أن يقوم كل فرد بالعمل اللائق به ، وأن تعطى له الفرصة المتكافئة لتبرز مواهبه .

والحكومة الرابعة هى الاستبداد ، حين ينهض من بين الشعب وهو فى حالة الفوضى رجل يمسك بأزمة الحكم ليرعى مصالح الدولة .

ومن الواضح أن أسوأ أنواع الحكومات عند أفلاطون الديمقراطية ، وأن أفضلها حكومة الفرد المستنير ، أو الحاكم الفيلسوف . إذ في الديمقراطية يصبح الشعب عبداً للعبيد ، وفي الاستبداد يقرب الإنسان من الإله (١)

Коуте, р. 169. ( )

ولا علاج لهذه الأحوال من الفساد إلا بنظام من التربية يبدأ منذ الصغر . ويبصر الناس بما يجب عليهم على أى بفن الحياة وفن السلوك وفن الحكم بشرط ان يقوم ذلك كله على المعرفة . وقد توسع أفلاطون في الكلام عن نظام التربية ومناهج التعليم ومنزلة كل علم ــ كما ذكرنا من قبل ــ حتى ذهب الكثير ون إلى أن الجمهورية كتاب في التربية والتعلم ، أو كما قال روسو : « ليست الحمهورية كتاباً فى السياسة ولكنها أبدع رسالة كتبت عن التعلم » <sup>(١)</sup> . وعلى هذا الأساس صاغ الأستاذ ييجر كتابه ( بايديا ٥ أى الثقافة . ذلَّك أن أفلاطون يبسط لتحقيق العدالة نظامين أحدهما النظام الاجتماعي الشيوعي ( والأصح أن نقول الاشتراكي لولا أن كتاب الغرب يصفونه بالشيوعية . (٢) والثاني نظام التعليم المشترك الذي تقوم به الدولة. ولكننا لن نصل إلى تحقيق النظام الاجْمَاعي المطلوب إلا باتباع نظام خاص من التعليم . والغرض من التربية أن يبلغ الجسم والعقل والنفس والحلق الكمال ، بالعلوم المناسبة . وقد رأينا فأسطورة الكهف كيف يبلغ الفيلسوف المثل بالحدل الصاعد ، وعليه بعد ذلك أن يعود إلى الكهف ليرشد إخوانه المساجين ويعلمهم . فالحاكم هو الفيلسوف الذي يرى الحقائق ، ثم يرجع إلى الشعب ليفيض عليه من نور علمه ، وليأخذ بيده . وقد اعتُرض بأنَ الفلاسفة عاجزون عن العمل وأنهم أهل نظر فقط يعيشون في أبراج عاجية . ولكن أفلاطون نهى هذه النهمة عنهم بما ضربه من أمثة على نفسه ، وفضلا عن ذلك فقد أوجبت أن يتدرب الرجال من الحامسة والثلاثين إلى الحمسيز بعد تعلم الفلسفة ، على صناعة الحكم ، بأن يتولوا المناصبالعامة ، وعند الخمسين يصلح عند ثذ أن يكون من بينهم حاكم للمدينة .

والمدينة الفاضلة هي التي تمتاز بالفضائل الأربعة الرئيسية : الحكمة ،

<sup>(</sup>١) نقلا عن باكر ص ١٤٥.

 <sup>(</sup>۲) هناك فروق شاسة بين شيوعية أفلاطون والشيوعية الحديثة تجعل رسف جمهورية أفلاطون بالشيوعية مضللا – أول ذلك أن جمهورية أفلاطون نظام ثابت ، والشيوعية الحديثة بجميع يقوم علم صراع العلبقات : دييناميكي .

والشجاعة ، والعفة ، والعدالة . فالمدنية حكيمة بحكامها ، مقدامة بجيشها ، معتدلة بعفة أهلها ، وعادلة حين يقوم كل فرد بالعمل الذى يصلح ئه ، ويوضع الرجل اللائق فى مكانه اللائق .

والحال كذلك فى الفرد، فالعقل يدبر ، والغضب يسوق ، والشهوة تستمتع ، والاعتدال بين العقل والغضب والشهوة هو العدل . والجور مرض بالنفس يجعلها تنساق وراء انشهوة أو الغضب. فهناك تواز بين أخلاق الفرد، وسياسة المدينة ؛ فالعقل يهدى الفرد ، والحاكم الفيلسوف يدبر المدينة ويسوسها بما فيه من عقل إلحى خالد .

هذه هي المبادئ العامة التي تقوم عليها نظرية أفلاطون في الجمهورية ، أغفل فيها ذكر القانون لأن عنايته كانت بتوضيح منزلة الطبقات الثلاث الموازية للأنفس الثلاث ، ووجوب أن يكون العقل هو الحاكم ، أما في محاورة القوانين ففيها تفصيل الشرائع التي يجب على الحاكم اتباعها . ويمكن تلخيص المبدأ الذي تقوم عليه هذه المحاورة في عبارة أفلاطون التي يذكرها في الافتتاح ، فقد ذكرنا أن الاستهلال يبدأ بأن الله هو مشرع القوانين ، ولكنها ليست القوانين التي تأمر بالحرب والعدوان ، بل و يجب على المشرع وهو يضع قوانينه أن ينظر لا إلى جزء من الفضيلة فقط وهو أدنى أجزائها ، بل إلى الفضيلة في مجموعها ، وأن يبتدع أنواعاً من القوانين تلائم كل نوع من الفضائل » (١١ . وقد كانت الفضيلة الجامعة في الجمهورية هي العدالة التي تتفرع عنها أنواع الفضائل الأخرى ، أما الجامعة في الجدمهورية هي العدالة التي تتفرع عنها أنواع الفضائل الأخرى ، أما الفضائل بما فيها العدالة . فالحكمة تقوم على ضبط النفس . ولا يمكن أن يتحقق العقل في السلوك الفردى أو الاجتماعي إلا مع التناسب والانسجام ، والتناسب ثمرة ضبط النفس ، والانسجام صنو الحكمة ، وكلا التناسب والحكمة وهما فضيلتان ضبط النفس ، والانسجام منو الحكمة ، وكلا التناسب والحكمة وهما فضيلتان

<sup>(</sup>١) القوانين ٦٣٠ .

شقيقتان من بنات ضبط النفس ، ونصل إلى هذه الفضيلة بالتشبه بالإله و وهو مقياس الأشياء جميعاً.

ليسنت الحرية أن يفعل الإنسان ما يشاء ، بل الحرية الصحيحة أن يوجه الإنسان إرادته طبقاً للعقل ، وأن تكون إرادته عاقلة فيحسن الاختيار بين الحسن والقبيح ، أما إذا فعل على ما يهوى ، فإنه يصبح عبداً لشهواته . عبودية العقل هي الحرية ، وحرية الشهوة هي العبودية .

فإن جرى المشرع على فضيلة ضبط النفس والاعتدال و بنها فى أرجاء المدينة حقق أغراضاً ثلاثة : وأن تصبح المدينة التى يشرع لها حرة ، وأن تتوحد أطرافها بالتناسب ، وأن تظفر بالسداد ١٠٠٥ .

فالعقل الذى وصفه أفلاطون فى الجمهورية من الناحية النظرية فقط ، ومن بجهة رؤيته الحقائق ، يخضعه لنا فى القوانين من الناحية العملية لحكم القانون ، أو للخيط الذهبي للقانون . وفى ذلك يقول : و فلنفرض أن كل واحد منا نحن المحلوقات الحية ، إن هو إلا دمية بارعة صنعتها الآلهة ، ولسنا ندى أكان غرضها من ذلك اللهو أم الجد . ولكننا نعلم حق العلم أن ما فينا من انفعالات هي كالأوتار أو الحبال التي تجذبنا ، وأنهال التعارضها فيا بيها حبورنا إلى أفعال متضادة فنبلغ الحد الذى يفصل بين الحير والشر . وهنا يحدثنا العقل أن كل واحد منا يجب أن يتمسك على الدوام بخيط واحد فقط من جملة تلك القوى الدافعة له ، وألا يدعه يفلت منه بأى حال من الأحوال ، وبقاوماً شد الحيوط الأخرى ، هذا وألا يدعه يفلت منه بأى حال من الأحوال ، وبقاوماً شد الحيوط الأخرى ، هذا الحيط : هو الحاكم الذهبي ، هو حكم العقل الإلمي الذي يسمى القانون المشترك للمدينة ، (٢) .

وإذ قد نادى بالقانون في مدينة القوانين ، وجعل الحاكم المثل الأعلى في

<sup>(</sup>١) القوانين ٧٠١ .

<sup>(</sup>٢) القوانين ٩٤٤ .

تطبيق القانون ومراعاته عن طريق ضبط النفس ، فبينغى على الحاكم أن يحمل الناس على طاعة القوانين بقوتين : الاحترام والحوف ، أما الاحترام فينشأ من معرفة الناس بأن مراعاة القانون أسمى من الاستمتاع باللذة ، وأما الحوف فيأتى من شعورهم بقوة الحاكم . فإذا شرعت القوانين ، وخضع أهل المدينة لها ، فهناك أمل كبير فى النجاة والسعادة . وهذه المدينة هى التى سعى أفلاطون بالاشتراك مع ديون إلى تحقيقها فى سراقوسة ، ولكنه قال عها : إنها ليست إلا المدينة النالية فى الأفضلية (۱) . وهذا هوالسبب فى أن المحدثين رأوا فى الجمهورية المدينة الفاضلة التى تليها ، وتقوم الأولى على معرفة الحاكم العقلية ، وتعتمد الثانية على حكمة القانون .

ومع ذلك فكلا المدينتين تهم بالتعليم ، وتنصح به ، وتبين أهميته الفلسفية ، ابتداء من الفنون والموسيقي والرياضة البدنية ، إلى العلوم الرياضية كالحساب والهندسة والفلك ، إلى الفلسفة . وهذه العلوم جميعاً تعلم الطاعة للنظام ، إذ وكيف تكون ثمة حكمة بغير انسجام ؟ كلا ، إن أشرف أنواع الائتلاف Harmonia وأعظمه هو بحق أعظم حكمة و(٢).

بدلك عدل أفلاطون عن القول بالعقل الذى يبصر الحقيقة إلى القول بالقانون الذى يحقق النظام . لذلك لا يجب أن يكون الحاكم هو أغنى رجل أو أقوى الذى يحقق النظام . لذلك لا يجب أن يكون الحاكم هو أغنى رجل أو أقوى شخص ، بل أكثر الناس طاعة للقانون . وهذا الحاكم الحاضع للقانون هو ظل الله في الأرض، لأن الله الذى يمسك بيده بدء جميع الموجودات ووسطها وبهايتها يسوقها إلى غاية بحسب العدل الأزلى والقانون الإلمى . والسعيد السعيد من يعتصم بحبل الله ، ويتمسك بعدله ، محتذياً مثاله في طاعة وخضوع . والشتى من يفتنه غرور النفس ، أو تسحره الثروة والمنزلة أو الجمال ويعتقد أنه في غير حاجة إلى مرشد أمين . والله هو مقياس الأشياء جميعاً . ولما كان شبيه الشيء منجذب إليه، مرشد أمين . والله هو مقياس الأشياء جميعاً . ولما كان شبيه الشيء منجذب إليه،

<sup>(</sup>١) الخطاب السابع ٣٣٧ .

<sup>(</sup>٢) القوانين ١٨٩.

فإن من يخضع حياته لمقياس الإله لا لمقياس الإنسان ، كان أقرب إليه ، شبيهاً به ، عادلا كمدله (١٠) .

فلاغرابة أن تكون مدينة أفلاطون ، سواء فى الجمهورية أم فى القوانين ، إلهية سماوية ، تحقق العدالة ولكن لا على هذه الأرض ، وأن تكون موطن الفلاسفة ، والمكان الذى يستطيع أمثال سقراط أن يعيشوا فيه دون حاجة إلى الهرب بالمرت ، أو الانعزال بالزهد ، أو الاعتكاف بالتأمل .

<sup>(</sup>١) القوانين ه٧١ – ٧١٦ .

نصوص مختارة من مؤلفات أُفلاطون

### الفن . .

# ١ ــ الراوية (١) ترجمان الترجمان [ ايون ٣٢٥]

إيون : أخبرنى يا سقراط لم لا ألتى بالا إلى مَنْ يروى شعر أى شعر آخر ،
ولا أستطيع أن أعلق عليه بشىء ذى بال ، بل سرعان ما أغفو .
ولا يلبث أحدهم أن يذكر هوميروس حى أتنبه ، وأستيقظ ،
ويتدفق من فى الكلام .

سقراط: ليس من العسير معرفة العلة فى ذلك يا صاحبى. فن البين أن مقدرتك على الحديث عن هوميروس لاتعتمد على صنعة أو علم ؛ ولوكانت مقدرتك ثمرة الصنعة لأمكنك أن تشرح كذلك جميع الشعراء. فالشعر فى نظرى شىء "شامل وكل "فى ذاته. أليس كذلك ؟

Ion. — Alors, Socrate, comment expliquer ce qui m'arrive? Quand on s'entretient de quelque autre poète, je n'y fais pas attention, et je suis impuissant à énoncer rien qui vaille; je sommeille, tout bonnement. Mais fait-on mention d'Homère? aussitôt me voilà éveillé, l'esprit attentif, et les idées me viennent en foule.

Le talent d'Ion n'est pas l'effet d'un art. Première démonstration.

Socrate. — Il n'est pas difficile de le deviner, mon camarade; pour tout le morde il est clair que tu es incapable de parler d'Homère en vertu d'un art et d'une science; si l'art t'en donnait le moyen, tu serais en état de parler aussi de tous les autres poètes sans exception. Car il existe, je suppose, un art de la poésie en général. N'est-ce pas ?

من الترجمة الفرنسية في طبعة بوديه ، وترجمة لويس مريديه ، ومن ترجمة ميخائيل أوكل
 سنة ١٩٥٧ ، ومن ترجمة جوبيت ، مع مراجعتها على اليونانية مع الآب تنواق .

<sup>(</sup>١) الراوية عند العرب هو اللَّتى يروى شعر الشاعر وَيَعْظُهُ ، وعند اليونان هو المنشد يروى بمصاحبة القيثارة ، ويغى القصائد ، ويشرحها [ المترجم]

ايون : بلي .

سقراط : حسناً ، والآن إذا نظرت إلى فن آخر ُ فى جملته ، فهل يصح البحث ذاته بالنسبة إلى سائر الفنون ؟ أتود أن تسمع ماذا أعنى بذلك يا إيون ؟

إيون : إنى أود ، وحق زيوس ، يا سقراط . فأنت تعرف كم أحب الاسماع إليكم معشر الحكماء .

سقراط: بودى أن يكون ما تقوله يا إيون حقاً، فأنتم أكبر الظن هم الحكماء، معشر المنشدين، والممثلين، والشعراء الذين تروون قصائدهم. وأنا إنما أذكر مجرد الحتى، كما يجدر بشخص مثلى غريب عن الصناعة. انظر مثلا إلى ما سألتك الآن عنه، وتأمل كم كان قولى بسيطاً دارجاً في متناول كل إنسان، أعنى: هل تكون طريقة النظر إلى الأشياء واحدة حين يبحث المرء في فن من الفنون باعتباره كلاً واحداً. ولنضرب لذلك مثلا... أليس ثمة فن التصوير ككل ؟

Ion. - Oui.

Socrats. — Quand on prend un autre art, n'importe lequel, dans son ensemble, le même genre d'enquête s'applique-t-il à tous les arts sans exception? Ce que j'entends par là, désires-tu, Ion, l'apprendre de moi?

Ion. — Oui, par Zeus! Socrate, je ne demande pas mieux; car j'ai plaisir à vous entendre, vous autres savants.

Socrate. — Que ne dis-tu vrai, Ion! Mais les savants, c'est vous, j'imagine; ce sont les rhapsodes et les acteurs, et ceux dont vous chantez les poèmes; moi, je me borne à dire la vérité, comme il est naturel à un profane. Par exemple, pour la question que je te posais tout à l'heure, considère combien il est simple, vulgaire et à la portée du premier venu de reconnaître, comme je le disais, que l'enquête est la même quand on prend un art dans son ensemble. Prenons un exemple : y a-t-il un art de la peinture en général ?

إيون : بلي

صقراط: ألا يوجد اليوم ، كما كان موجوداً من قبل ، كثيرٌ من المصورين ، مهم الحيد ومهم الردىء ؟

إيون : بكل تأكيد.

سقراط: والآن ، هلا عرفت قط واحداً كان بارعاً فى بيان ما فى صور بوليجنوتس بن أجلافون من محاسن ومساوئ ، ولكنه ليس فى مثل هذه البراعة إذا عُرضت عليه أعمال غيره من المصورين ؟ أعنى نه حين تعرض عليه آثار المصورين الآخرين يغفو ، ويعجز عن الكلام، ولايجد ما يقول ، على حين أنه حين يطلب منه إبداء رأيه فى بوليجنوتس أو أى مصور آخر معين، يستيقظ، ويتنيه، وينطلق لسانه.

إيون : كلا وحق زيوس .

سقراط: أو انظر إلى النحت: هل عرفت قط أحداً يبرع فى بيان مزايا ديدالس بن مثيون، أو إبيوس بن بانوبيوس، أوثيوذورس الساموسي،

Ion. - Oui.

Socrate. — Une foule de peintres existent et ont existé, bons et médiocres ?

Ion. - Parfaitement.

Socrate. — As-tu donc déjà vu un homme capable, à propos de Polygnote, fils d'Aglaophon, de montrer ce qui est bien et mal dans ses peintures, mais incapable de le faire pour les autres peintres? Et qui, lorsqu'on expose les œuvres des autres peintres, sommeille et reste court, sans trouver aucune idée à exprimer, au lieu que, s'il s'agit de donner son avis sur Polygnote ou tel autre peintre à ton choix, mais sur lui seulement, il est éveillé, devient attentif, et a une foule de choses à dire?

Ion. — Non, par Zeus! assurément non.

Socrate. — Et en statuaire? As-tu déjà vu un homme qui, sur Dédale, fils de Métion, ou Epéios, fils de Panopée, ou Théodore de

أو أى نحات معين آخر ، وإذا ُعرضت عليه تماثيل غيرهم واستغرق فى النوم ، وعجز عن الكلام وذهب فى النوم ، ولم يجد قولا ينطق به .

إيون : كلا بحق زيوس ، لم أعرف أحداً يشبه ذلك .

صقراط: وإذا نظرت إلى النفخ في المزمار، أو العزف على القيثارة، أو العناء بمصاحبها، أو إنشاء المنشدين، فلست أتصور أنك صادفت شخصاً يبرع في شرح أوليميوس، أو ثاميرس، أو أورفيوس، أوفيميوس منشد إيثاكا، ولكنه حين يشرح إيون الإفسوسي ينعقد لسانه، ويعجز عن إبداء الرأى في إنشاده أحسن هم أم قبيح.

إيون : ليس عندى اعتراض على ما تقوله يا سقراط. فأنا أعرف فى صميم نفسى أنى أحسن من يتكلم عن هوميروس ويفيض فى الحديث عنه ، ويعرف كل إنسان براعتى فى الكلام . ولكنى لستُ أحسن الحديث عن غيره من الشعراء . فعليك أن تتبين علة ذلك ؟

سقراط : نعم إنى أتبين ذلك يا إيون ، وسأخبرك عن علته فيا يظهر لى . إن

Samos ou tout autre sculpteur, mais sur lui sculement, s'entende à expliquer ce qu'il a fait de bien, et sur les œuvres des autres sculpteurs reste court, sommeille, et n'ait rien à dire?

Ion. - Non, par Zeus I celui-là non plus, je ne l'ai pas encore vu.

Socrate. — D'ailleurs, à mon avis, ni dans le jeu de la flûte, ni dans celui de la cithare, ni dans le chant accompagné de cithare, ni dans la déclamation du rhapsode, tu n'as jamais vu non plus d'homme qui s'entende à commenter Olympos, ou Thamyras, ou Orphée, ou Phémios, le rhapsode d'Ithaque, et qui sur Ion d'Ephèse reste court, sans pouvoir expliquer ce qui est bien ou non dans sa déclamation.

Ion. — Je ne puis te contredire là-dessus, Socrate; mais j'ai conscience que sur Homère je parle mieux que personne, j'abonde en idées, et tout le monde reconnait mon talent de parole, tandis que pour les autres il n'en est rien. Vois pourtant ce que cela signific.

Explication de Socrate L'inspiration.

Socrate. — Je le vois, Ion, et même je m'en vais te faire connaître

إجادتك شرح هوميروس لبست كما قلت كل منذ برهة صنعة "بل قوة المهية ، تحركك كتلك القوة الموجودة في الحجر الذي يسميه أوريبيدس المغناطيس ، ولو أن معظم الناس يسمونه حجر هرقليا . وهذا الحجر لا يجذب حلقات الحديد فقط ، بل يودع هذه القوة الحديد فيفعل كما يفعل حجر المغناطيس ويجذب غبره . وهكذا قد تحصل أحيانا على سلسلة طويلة من الحلقات وقطع الحديد تتعلق كلها بعضها ببعضها الآخر ، وتستمد القوة الموجودة فيها من ذلك الحجر. وبهذا الطريق نفسه تُلهم وبرية الشعر بذاتها بعض الناس ، ثم يتعلق كلها منهم طبقة "أخرى بحيث بكونون جميعاً سلسلة واحدة . وأنت تعرف أن جميم المجيدين من شعراء الملاحم لاينظمون قصائدهم الجميلة بعا عندهم من صنعة ، بل لأنهم يكونون في حالة من الإلهام والأخذ الألمي . وهذه هي كذلك حال المجيدين من الشعراء الغنائيين . وكما أن الكوريبانتين يغيبون عن حواسهم وهم يرقصون ، كذلك يغيب

ce que cela signifie, selon moi. Ce don de bien parler sur Homère est chez toi, non pas un art, comme je le disais tout à l'heure, mais une force divine. Elle te met en branle, comme il arrive pour la pierre qu'Euripide a nommée magnétique, et qu'on appelle communément d'Héraclée. Cette pierre n'attire pas seulement les anneaux de fer eux-mêmes; elle communique aux anneaux une force qui leur donne le même pouvoir qu'a la pierre, celui d'attirer d'autres anneaux, de sorte qu'on voit parfois une très longue chaîne d'annéaux de fer suspendus les uns aux autres. Et pour tous, c'est de cette pierre-là que dépend leur force. De même aussi la Muse fait des inspirés par elle-même, et par le moyen de ces inspirés d'autres éprouvent l'enthousiasme : il se forme une chaîne. Car tous les poètes épiques, les bons poètes, ce n'est point par un effet de l'art, mais pour être inspirés par un dieu et possédés qu'ils débitent tous ces beaux poèmes. Il en est de même des bons poètes lyriques : comme les gens en proie au délire des Corybantes n'ont pas

الشعراء العنائيون عن حواسهم حين بنظمون مقطوعاتهم الجميلة ، 
ذلك أنهم حين يقعون فى أسر اللحن والإيقاع ينتشون ويُحن جنوبهم 
مثل كائنات إله الحمر ( باخوس ) اللاتى يغترفن من الأنهار لبناً 
وعسلا عندما يقعن تحت تأثير الإله ، ولا يفعلن ذلك إذا كن 
مالكات عقولهن . وهكذا تفعل و وحالشاعر العنائى ، بحسب قولهم لنا، 
إذ يخبرنا هؤلاء الشعراء أنهم يرفرفون ف حدائق عرائس الشعر وأوديس، 
ويغترفون أغنياتهم من ينابيع تفيض بالعسل ، ويرشفون رحيقها كما 
يفعل النحل حين يتنقل من زهرة إلى زهرة . وحق ما يقولون : لأن 
الشاعر كائن رقيق ، محلق (١١) ، مقدس، يعجز عن قرض الشعر حى 
ينهم ، ويخرج عن حواسه، ويغيب عقله . وما دام المرء مالكاً عقله 
فهو عاجز عن نظم الشعر أو النطق بالتنبؤات . وحيث إن الشعر أو

leur raison quand ils dansent, ainsi les poètes lyriques n'ont pas leur raison quand ils composent ces beaux vers; dès qu'ils ont mis le pied dans l'harmonie et la cadence, ils sont pris de transports bachiques, et sous le coup de cette possession, pareils aux bacchantes qui puisent aux fleuves du miel et du lait lorsqu'elles sont possédées, mais non quand elles ont leur raison, c'est ce que fait aussi l'âme des poètes lyriques, comme ils le disent eux-mêmes. Car ils nous disent, n'est-ce pas ? les poètes, que c'est à des sources de miel, dans certains jardins et vallons des Muses qu'ils butinent les vers pour nous les apporter à la façon des abeilles, et voltigeant eux-mêmes comme elle. Et ils disent vrai : c'est chose légère que le poète, ailée, sacrée; il n'est pas en état de créer avant d'être inspiré par un dieu, hors de lui, et de n'avoir plus sa raison; tant qu'il garde cette faculté, tout être humain est incapable de faire ceuvre poétique et de chanter des oracles. Par suite, comme ce n'est

 <sup>(</sup>١) فى الأصل ذو جناحين ، وهى كناية من التحليق ويصور أفلاطون فى فيدووس النفس
 بأنها كائن له جناحان [المترجم]

لا ينظمون الشعر ولا ينطقون بالقصائد الجميلة الكثيرة عن صنعة ، بل عن همة إلهية ، كما تفعل أنت عند الكلام عن هومير وس ، لذلك كان كل شاعر منهم لا يجيد النظم إلا بما تلهمه به عروس الشعر . فهذا يقول شعر الترانيم (الديثورامي) ، وهذا شعر المديح ، وثالث نشيد الرقص ، وآخر شعر الملاحم ، أو شعر الأيامي . وَمَنْ أَجاد منهم نوعاً من النظم فإنه لا يحسن غيره ، لأنه لا ينظم بمحض ما عنده من صنعة بل بقوة إلهية ، ولو أنه تعلم قواعد الصناعة ما استطاع أن ينظم فى ضرب واحد فقط ، بل فى جميع الضروب . ولذلك يسلب الإله غول الشعراء كي يتخذهم سفراءه ، كما يفعل فى الأنبياء ، والعرافين ، عقول الشعراء كي يتخذهم سفراءه ، كما يفعل فى الأنبياء ، والعرافين ، فإذا شمعناهم علمنا أنهم ليسوا هم الذين ينطقون بهذه الألفاظ الثمينة وهم فى حال الغيبوبة ، بل الإله نفسه هو الناطق الذي يعرفنا رسالته عن طريقهم . وأبرز مثال لما أقول هو تنيخوس الخلقدوني ، فإنه على سجل أي قصيدة لها قيمة ويعني أحد بذكرها ما عدا نشيد أبوالون

point en vertu d'un art qu'ils font œuvre de poètes en disant tant de belles choses sur les sujets qu'ils traitent, comme toi sur Homère, mais par un privilège divin, chacun d'eux n'est capable de composer avec succès que dans le genre où il est poussé par la Muse : l'un dans les dithyrambes, l'autre dans les éloges; celui-ci dans les hyporchèmes, celui-là dans l'épopée, tel autre dans les jambes; dans le reste chacun d'eux est médiocre. Car ce n'est point par l'effet d'un art qu'ils parlent ainsi, mais par un privilège divin, puisque, s'ils savaient en vertu d'un art bien parler sur un sujet, ils le sauraient aussi pour tous les autres. Et si la Divinité leur ôte la raison, en les prenant pour ministres, comme les prophètes et les devins inspirés, c'est pour nous apprendre, à nous les autiteurs, que ce n'est pas eux qui disent des choses si précieuses ils n'ont pas leur raison - mais la Divinité elle-même qui parle, et par leur intermédiaire se fait entendre à nous. La meilleure preuve à l'appui de notre thèse est Tynnichos de Chalcis. Il n'a jamais fait de poème que l'on pût juger digne de mémoire, à l'exception du péan

الذى يجرى على كل لسان ، وأنه لمن أبدع الشعر الغنائى جميعاً لأنه 4 لدُلقية " وقعت عليها عرائس الشعر » كما يقول هو نفسه . وأحسب أن الإله يبين لنا بهذه الطريقة بما يمنع كل ريب أن هذه القصائد البديعة ليست إنسانية أو من صنع البشر ، بل إلهية من صنع الآلهة ، وأن " ليس الشعراء إلا ترجمان الآلمة ، وكل واحد منهم مأخوذ " بالإله الذى يسكن فيه . وآية ذلك أن الإله أنشد أعلب الأغانى على لسان أضعف الشعراء . ألا تظن أن ما أقوله حق " يا إيون ؟

إيون : هذا صحيح ، بحق زيوس . ولقد نفذت مقالتك يا سقراط إلى صميم قلبى ، وأصبحت أن أرى الشعراء المجيدين هم عندنا ترجمان الآلمة بما عندهم من موهبة إلهية . .

سقراط : وأنتم ، أيها المنشدون ، ألستم تراجمة الشعراء ؟

qui est dans toutes les bouches, peut-être le plus beau de tous les poèmes lyriques, une vraie "trouvaille des Muses", comme il le dit lui-même. Par cet exemple plus que par aucun autre la Divinité, selon moi, nous démontre, pour prévenir nos doutes, que ces beaux 'poèmes n'ont pas uu caractère humain et ne sont pas l'œuvre des hommes, mais qu'ils sont divins et viennent des diveux, et que les poètes ne sont autre chose que les interprètes des dieux, étant possédés chacun par celui dont il subit l'influence. C'est pour le démontrer que la Divinité a fait exprès de chanter le plus beau poème lyrique par la bouche du poète leplus médiocre. Ne crois-tu pas que j'ai raison, Ion?

lon. — Si, par Zeus ! je le crois. Tes paroles me touchent à l'âme, Socrate, et je pense que c'est par un privilège divin que les bons poètes sont ainsi auprès de nous les interprètes des dieux.

Socrate. — Vous autres rhapsodes, à votre tour, vous interprétez les œuvres des poètes ?

إبون : بلي ، هذا صحيح .

مقراط: فأنتم إذن ترجان الترجان ؟

إيون : تماماً .

Ion. - Cela est encore vrai.

Socrate. — Vous êtes donc des interprètes d'interprètes ?

Ion. - Absolument.

## ٧ ــ الفن محاكاة المحاكاة \* \* [ الجمهورية ــ الكتاب العاشر ٥٩٥ ]

سقراط: ثمة أمور كثيرة تجعلني أعنقد أن المدينة التي أقمناها هي أفضل المدن ، وأعظم ما يؤيد ذلك ما حددناه خاصًّا بالشعر .

غلوكون: أى وجه منه تعني ؟

سقراط : أقصد ألا نقبل ألبنة شيئاً من شعر المحاكاة . وأحسب أن هذا الأمر أصبح أكثر وضوحاً بعد أن ميزنا أقسام النفس المختلفة .

غلوكون : ماذا تعنى ؟

سقراط: هذا سر ببى وبينك لا تذيعه على شعراء البراجيديا وغيرهم من أصحاب المحاكاة . وهو أن جميع شعر المحاكاة فيما يظهر لى يُــُفسد عقول الذين

#### Retour à la poésie

I- Je vois, repris-je, bien des raisons de croire que la cité que nous venons de sonder est la meilleure possible; mais c'est surtout en songeant à notre règlement sur la poésie que j'ose l'affirmer.

#### Quel règlement?

De n'admettre en aucun cas cette partie de la poésie qui consiste dans l'imitation. La nécessité de la rejeter absolument se montre, je crois, avec plus d'évidence encore depuis que nous avons distingué et séparé les différentes facultés de l'âme.

#### Comment cela?

Je peux vous le dire à vous; car vous n'îrez pas me dénoncer aux poètes tragiques et aux autres auteurs qui pratiquent l'imitation. Il me semble que toutes les œuvres de ce genre causent la ruine de l'âme

٥٠ عن ترجمة شاميرى للجمهورية فى طبعة بوديه ، وعن التراجم الإنجليزية بقلم لنساى ،
 وجويت ، ولى ، وسراجمتها على اليوفائية مع الأب تنواق .

يسمعونه ، اللهم إلا إذا كان عندهم ترياق يقيهم منه ، وهو معرفتهم بطبعته الحقة .

غلوكون: وما علة قولك هذا القول ؟

سقراط: يجب أن أقول هذا على الرغم من أن حبى واحترامى منذ الصغر لهوميروس يمنعانى من هذا القول ، إذ يظهر أن هوميروس هو معلم وأميرشعراء التراجيديا المبدعين. ومعذلك فلا ينبغى أن أمجد شخصاً ما أكثر من الحق ، ولذا بجب على "، كما قلت لك ، أن أتكلم.

غلوكون : نعم بكل تأكيد .

سقراط : استمع لى ، أو الأولى فلتجب عن أسئليي .

غلوكون : سل ما بدا لك .

سقراط: أتستطيع أن تخبرني ما المحاكاة بوجه عام؟ فالحق أني لا أعرف

غلوكون : وهل تتوقع منى أنا أن أدركها ؟

de ceux qui les entendent, s'ils n'ont pas l'antidote, c'est-à-dire la connaissance de ce qu'elles sont réellement.

Quelle est, demanda-t-il, la raison qui te fait parler de la sorte? Il faut que je vous la dise, répondis-jc,bien qu'une certaine tendresse et un certain respect que j'ai dès l'enfance pour Homère s'oppose à cet aveu; car il semble bien avoir été le premier maître et le guide de tous ces beaux poètes tragiques; mais on doit plus d'égards à la vérité qu'à un homme, et, comme je l'ai dit, c'est un devoir de parler.

Certainement, dit-il.

Ecoute donc, ou plutôt réponds.

Questionne.

#### L'imitation.

Pourrais-tu me dire ce qu'est l'imitation en général; car je ne conçois pas bien moi-même quel est son but.

Et tu penses, s'écris-t-il, que je le concevrai, moi!

سقراط: ولم لا ؟ فكثيراً ما يلمح قصير النظر الشيء بأسرع مما يراه حاد البصر. غلوكون: هذا صحيح. ولكني لا أجرؤ على قول ما يخطر ببالى حتى لو كان ما أراه واضحاً. فانظر بنفسك.

سقراط: أنبدأ البحث تبعاً لطريقتنا المألوفة ؟ فقد درجنا فيا تذكر على وضع مثال واحد يشمل الأفراد الكثيرين ألّى نطلق عليها اسماً واحداً. هل فدت؟

غلوكون: نعم فهمت.

سقراط: فلنأخذ أى كثرة شئت . فشمة أسرة ومناضد كثيرة ، أليس كذلك ؟ غلوكون : لا ريب في ذلك .

سقراط: ولكن ليس لها إلا مثالان، أحدهما مثال السرير والآخر مثال المنضدة.

غلوكون : هذا صحيح .

Il n'y aurait là rien d'étrange, dis-je; il arrive souvent que des gens qui ont la vue basse aperçoivent les choses avant ceux qui ont la vue perçante.

C'est vrai, dit-il; mais en ta présence je n'aurais jamais la hardiesse de parler, lors même que mon idée me paraîtrait évidente; vois toimême.

Eh bien, veux-tu que nous partions de ce point-ci dans notre recherche, suivant notre méthode habituelle? Nous avons en effet l'habitude d'admettre une certaine idée, une seule, qui embrasse chaque groupe des objets multiples auxquels nous donnons le même nom. Ne comprends-tu pas?

Je comprends.

Les trois sortes de lit.

Prenons donc encore une fois n'importe lequel de ces nombreux objets, par exemple, si tu veux, celui-ci : il y a bien des lits et bien des tables.

En effet.

Mais tous ces meubles se ramènent à deux idées seulement, une idée de lit et une idée de table.

Oui.

سقراط: وقد درجنا على القول كذلك بأن صانع كل من هذه الأشياء ينظر إلى المثال فيصنع أسرة أو مناضد نستعملها ، وكذلك الحال في غيرها من الأشياء. ولكن لا يرجد صانع يصنع المثال بالذات. كيف يمكن أن يصنع ذلك ؟

غلوكون : لا بكل تأكيد .

سقراط: والآن ، فلنتأمل هذا الصانع ؛ ماذا تسميه ؟

غلوكون: أي صانع هو ؟

سقراط: ذلك الذي يصنع بنفسه جميع الأشياء الى يصنعها كل صانع في فنه.

غلوكون : إفك تتكلم عن رجل بارع مدهش .

سقراط: رويدك، وستجد من أسباب ما يزيد فى دهشك. فهذا الصانع ليس قادراً على صنع جميع المصنوعات فقط، ولكنه هو الذى يصنع جميع ما ينمو من الأرض، وهو الذى يصوغ جميع الكائنات الحية، كما يصنع نفسه وجميع الأشياء الأخرى . . . الأرض والساء والآلهة،

N'avons-nous pas aussi coutume de dire que l'ouvrier qui fabrique l'un et l'autre de ces meubles fixe les yeux sur l'idée pour faire d'après elle, l'un, les lits, l'autre, les tables dont nous nous servons, et ainsi des autres objets; car pour l'idée elle-même, il n'est aucun ouvrier qui la façonne; comment le pourrait-il?

Il n'ent a aucun moyen.

Mais vois maintenant quel nom tu donnes à l'ouvrier que je vais dire.

Quel ouvrier?

Celui qui fait tous les objets que les divers ouvriers font chacun dans leur genre.

Tu parles là d'un homme habile et admirable.

Attends, tu vas bientôt le déclarer plus admirable encore.

Car ce même artisan n'a pas seulement le talent de faire tous les meulbes, il fait encore toutes les plantes, et il façonne tous les êtres vivants et lui-même; ce n'est pas tout, il fait la terre, le ciel, les dieux, وكل ما هو موجود فى السهاء أو فى الجحيم ( حادس ) تحت الأرض .

غلوكون : إنك تتكلم عن صانع في غاية البراعة .

صقراط: ألا تصدقنى ؟ أخبرنى أنظن أن مثل هذا الصانع لا يمكن أن يوجد على الإطلاق؟ أو هل تظن أن شخصاً يكون فى بعض الأحوال صانعاً لهذه الأشياء جميعاً ولا يكون فى بعض الأحوال الأخرى؟ ألا ترى أنك أنت تستطيع صنعها بطريقة ما ؟

غلوكون : وأى طريقة هي ؟

سقراط: إنها طريقة لاصعوبة فيها ، لها أوجه كثيرة ، وفى غاية السهولة: أن تأخذ مرآة وتديرها فى جميع الاتجاهات ، فتصنع الشمس والنجوم والأرض ، ونفسك وسائر الحيوانات والمصنوعات والنباتات ، وجميع الأشياء الأخرى التى ذكرناها الآن .

غلوكون : نعم ، هي مظاهر لا حقيقة لها .

tout ce qui existe dans le ciel et tout ce qui existe sous la terre chez Hadès.

Tu parles, dit-il, d'un artiste tout à fait admirable.

Tu doutes de ce que je dis ? demandai-je. Mais, réponds moi, croistu qu'il n'y ait aucun ouvrier semblable ? ou seulement qu'on puisse créer tout cela d'une certaine saçon, et d'une autre saçon que ce soit impossible ? Ne vois-tu pas que toi-même tu pourrais créer tout cela d'une certaine saçon ? ·

Et quelle est cette façon, demanda-t-il.

Elle n'est pas difficile, répondis-je, et elle se pratique diversement et rapidement, très rapidement même, si tu veux prendre un miroir et le présenter de tous côtés; en moins de rien tu feras le soleil et les autres du ciel, en moins de rien, la terre, en moins de rien toi-même et les autres animaux et les meubles et les plantes et tous les objets dont on parlait tout à l'heure.

Oui, dit-il, des objets apparents, mais sans aucune réalité.

سقراط: أحسنت القول وأصبت اللباب. فالمصور لذلك فيما أظن أحد هؤلاء الصناع، ألسه كذلك؟

غلوكون : بكل تأكيد .

سقراط : وأحسب أنك ستقول إن ما يصنعه ليس شيئاً حقيقياً . ومع ذلك فالمصور يصنع سريراً بطريقة ما، أليس كذلك ؟

غلوكون : بلي ، إنه يصنع سريراً في الظاهر ، وليس حقيقيًّا .

سقراط: وما الحال فى النجار ؟ ألم تقل إنه لا يصنع المثال الذى اتفقنا على أنه جوهر السرير بالذات ، بل سريراً معيناً ؟

غلوكون : أجل ، لقد قلتُ ذلك .

سقراط: فإذا كان لم يصنع ما هو موجود، فلن يصنع شيئاً له وجود حقيقى، بل شيئاً يشبه الحقيقة، ولكنه ليس الحقيقة. فإن قال قائل: إن ما يصنعه النجار أو أى صانع آخر له وجود حقيقى كامل، فأكبر الظنر أنه لا يقول الحق.

Bien, dis-je, tu tombes juste dans mon idée; car parmi ces artisans, je pense, il faut compter aussi le peintre, n'est-ce pas ?

Sans doute.

Mais tu vas me dire, je pense, que ce qu'il sait n'a pas de réalité, et pourtant d'une certaine saçon le peintre aussi sait un lit, n'est-ce pas ?

Oui, dit-il, un lit apparent, lui aussi.

II- Et le menuisier, ne disais-tu pas tout à l'heure qu'il ne fait pas l'idée qui est, selon nous, l'essence du lit, mais un lit particulier?

Je l'ai dit en effet.

Donc, s'il ne fait pas l'essence du lit, il ne fait pas le lit réel, mais quelque chose qui ressemble au lit réel sans l'être, et si quelqu'un soutenait que l'ouvrage du menuisier ou de quelque autre artisan est une réalité complète, il risquerait de se tromper.

غلوكون : كلا ، إنه لا يقول ، على الأقل فى نظر من ْ يمارسون هذا الضرب من التفكير .

سقراط: لاغرابة إذن فى أن يكون ما يصنعه غير واضح بالإضافة إلى الحقيقة. غلمكنن: كلا ، لا غرابة .

سقراط : هل لك الآن أن نبحث فى ضوء هذه الأمثلة عن طبيعة هذا المحاكى . غلمكين : اذا شئت .

صورون . إنه نسب . سقراط : حسناً ، ثمة أسرَّة ثلاثة ، الأول الموجود فى الطبيعة ، و يمكن القول فيما أظن إن الله صانعه ، أثمة صانع غيره ؟

غلوكون : إن الله هو صانعه فيما أظن .

سقراط : والآخر من صنع النجار .

غلوكون : نعم .

سقراط: وثالُّث من صنع المصور ؟

غلوكون: نعم ، فليكن ذلك .

Ce serait du moins, dit-il, le sentiment de ceux qui s'occupent de areilles questions.

Il ne faut donc pas nous étonner si cet ouvrage est une chose obseire en comparaison de la vérité.

Non, en effet.

Veux-tu maintenant, continuai-je, qu'en prenant ces ouvrages pour æmples nous recherchions en quoi consiste cette imitation?

J'y consens, dit-il.

Ces lits ne se présentent-ils pas sous trois formes? l'une qui est la rme naturelle et dont nous pouvons dire, je crois, que Dieu est l'auteur, trement qui serait-ce?

Ce ne peut être que lui, à mon avis.

Puis une deuxième, celle du menuisier.

Oui, dit-il.

Et une troisième, celle du peintre, n'est-ce pas?. Soit.

سقراط: فالمصور والنجاروالله هؤلاء الثلاثة يشرفون على أنواع الأسرَّة الثلاثة. غلوكون: نعم هؤلاء الثلاثة.

سقراط: ثم إن الله صنع سريراً واحداً وهو جوهر السرير بالذات، ولم يصنع غيره، سواء شاء ذلك أم كانت هناك ضرورة قضت بألا يصنع إلا سريراً طبيعياً. ولكنه لم يصنع أبداً ولن يصنع سريرين من هذا النه ع أو أكثر.

غلوكون : كيف كان ذلك ؟

سقراط : إذ لو أن الله لم يصنع إلااثنين فلا بد أن يكون وراءهما ثالث هو المثال لهذين ، وهذا هو السرير بالذات لا الاثنان الآخران .

غلوكون : هذا صحيح .

سقراط: وأحسب أن الله كان يعرف ذلك ، وشاء أن يكون حقًّا خالق سرير حقيقى لا صانعاً معيناً لسرير معين ، فخلق سريراً هو هذا السرير الطبيع, الواحد بالذات .

Ainsi peintre, menuisier, Dieu, ils sont trois qui président à trois espèces de lit.

Oui, trois.

A l'égard de Dieu, soit qu'il ne l'ait pas voulu, soit que ç'ait été une nécessité pour lui de ne pas faire plus d'un lit naturel, en tout cas il a fait unique ce lit qui est le lit essentiel; mais deux lits de cette nature ou davantage, c'est ce que Dieu n'a pas produit, c'est ce qu'il ne produira point.

Pourquoi? demanda-t-il.

Parce que, répondis-je, s'il en saisait seulement deux, il en apparaîtrait un troisième, dont ces deux-là réaliseraient l'idée, et celui-là serait le lit essentiel, non les deux autres.

C'est juste, dit-il.

Dieu savait cela, je pense; aussi voulant être réellement le créateur d'un lit réel, et le fabricant particulier de tel ou tel lit, il a créé unique le lit essentiel.

غلوكون : يبدو ذلك .

سقراط : أنسمبه إذن: 1 صانع طبيعة هذا الشيء » أو اسما يشبه ذلك ؟

غلوكون : نعم هذا صحيح، ما دام أنه هو الذى خلق فى الطبيعة هذا الشيء وسائر الأشياء .

سقراط: وماذا تقول عن النجار ، أتسميه صانع السرير ؟

غلوكون: نعم ا

سقراط: وهل تسمى المصور كذلك صانعاً وخالقاً من هذا النوع ؟

غلوكون: كلا ولا ريب.

سقراط: إذن ما منزلته من السرير ؟

غلوكون: أحسب أننا يمكن أن نسميه محاكى ما يصنعه الآخران .

سقراط: حسناً ، أتدعوه محاكياً لما ابتعد عن الطبيعة ثلاث مرات ؟

غلوكون: لا شك فى ذلك .

C'est ce qui semble.

Veux tu dès lors que nous donnions à Dieu le nom de créateur de cet object ou quelque autre nom semblable ?

Il le mérite, dit-il, puisqu'il l'a créé originellement aussi bien que tout le reste.

Et le menuisier, ne l'appellerons-nous pas l'ouvrier du lit ? Si.

Et le peintre, dirons-nous que lui aussi est l'ouvrier et le producteur de cet objet ?

Nullement.

Alors qu'est-il, selon toi, par rapport au lit? L'imitation, éloignée de la nature de trois degrés.

Le nom, répondit-il, qui me paraît le mieux lui convenir est celui d'imitateur de la chose dont ceux-là sont les ouvriers.

Bien, dis-jc, Alors tu appelles imitateur l'auteur d'un produit éloigné de la nature de trois degrés ?

Justement, dit-il.

سقراط: وكذلك شاعر التراجيديا ما دام محاكياً فإنه كغيره من المحاكين بعيد ثلاث مرات عن الملك وعن الحقيقة .

غلوكون : إنه يبدو كذلك .

سقراط: نحن إذن متفقون فى أمر المحاكى، ولكن ما الحال فى المصور ؟ أنظن أنه يحاكى ما هو موجود فى الطبيعة أم مصنوعات الصناع ؟

غلوكون: مصنوعات الصناع .

سقراط : أيحاكيها كما هي في ذاتها أو كما تظهر ؟ ينبغي أن تحدد ذلك .

غلوكون : ماذا تعني .

سقراط: أعنى هل يختلف السرير حقًّا حين تنظر إليه من جانب أومن أمام أو من أى جهة أخرى ، أوأنه يظل هو هو ولكنه يظهر مختلفاً ؟ وكذلك الأمر في الأشياء الأخرى.

غلوكون : الأمر الثانى هو الصحيح ، إنه يظهر مختلفاً ، ولكنه لا يختلف فى حققته .

C'est ce que sera donc aussi le poète tragique, puisqu'il estimitateur : ils sera naturellement de trois rangs après le roi et la vérité, et tous les autres imitateurs aussi?

Il y a apparence.

Nous voilà maintenant d'accord sur l'imitateur, mais réponds encore à cette question : ce que le peintre se propose d'imiter, est-ce, à ton avis, cet objet unique même qui est dans la nature ou sont-ce, les ouvrages des artisans?

Ce sont les ouvrages des artisans, dit-il.

Tels qu'ils sont, ou tels qu'ils paraissent ? Précise encore ce point. Ouc veux-tu dire ? demanda-t-il.

Ccci: si tu regardes un lit obliquement ou de face ou de toute autre saçon, est-il différent de lui-même, ou bien, sans être différent, paraît-il être différent? J'en dis autant de toute autre chose.

C'est la deuxième alternative qui est exacte, dit-il : il paraît être différent, mais ne l'est en rien.

صقراط: والآن فلننظر فى هذه السألة: أىهذين الأمرين يخضع لهالتصوير، هل التصوير محاولة لمحاكاة الحقيقة كما هى، أو المظهر كما يظهر لنا؟ هل التصوير محاكاة للمظهر أو للحقيقة؟

غلوكون : إنه محاكاة للمظهر .

سقراط: إذن فالمحاكاة بعيدة عن الحقيقة ، ويظهر أنها تتمكن من صنع جميع الأشياء لأنها تلمس جانباً صغيراً منها فقط ، وليس هذا الجانب إلاشبحاً منها . مثال ذلك أن المصور يرسم صانع الأحذية أوالنجار أو أى صانع آخر ، مع أنه لا يعرف شيئاً عن صنعتهم . ولكنه إذا كان فناناً بارعاً استطاع أن يرسم النجار ويعرضه من بعيد فيخدع الصبيان والبسطاء حتى يخيل إليهم أنهم يرون نجاراً حقيقياً .

Maintenant considère ceci. Quel but se propose la peiature relativement à chaque objet? Est ce de représenter ce qui est tel qu'il est, ou ce qui paraît tel qu'il paraît; est-ce l'imitation de l'apparence ou de la réalité?

De l'apparence, dit-il.

L'art d'imiter est donc bien éloigné du vrai, et, s'il peut tout exécuter, c'est, semble-t-il, qu'il ne touche qu'une petite partie de chaque chose, et cette partie n'est qu'un fantôme. Nous pouvons dire par exemple que le peintre nous peindra un cordonnier, un charpentier ou tout autre artisan sans connaître le métier d'aucun d'eux; il n'en fera pas moins/s'il est bon peintre, illusion laux enfants et aux ignorants, en peignant un charpentier et en le montrant de loin, parce qu'il lui aura donné l'apparence d'un charpentier véritable.

## الحب \* \* [ المأدبة ٢٠١]

سقراط: والآن سأتركك في سلام كي تسمعوا عن الحب حديثاً سمعته ذات يوم من امرأة من مانتنيا تدعى ذيوتيا ، على علم بهذا الأمر و بأمور أخرى كذلك . . . فقد استطاعت أن تؤجل وفود الطاعون عشر سنين بفضل القربان الذي قدمه الأثينيون . وهي التي علمتني كذلك هذه الأمور عن الحب. وسأبذل وسعى أن أعيد على مسامعكم مقالها مبتدئا بما انهينا إليه أنا وأجاثون، وكذلك بقدر طاقي . و يجب كما أشرت يا أجاثون البدء أولا ببيان ماهية الحب بالذات وصفاته قبل بيان ياره. وأحسب أن أيسر طريق لعرض حديثي هو اتباع طريق

#### Socrate raconte son entretien avec Diotime.

"Aussi bien, toi, je vais maintenant te laisser la paix l Ecoutez plutôt le discours que, concernant l'Amour, j'ouis un beau jour d'une femme de Mantinée, nommée Diotime, laquelle sur ce chapitre était savante comme aussi sur unc foule d'autres... C'est ainsi que, grâce à un sacrifice offert, une fois, par les Athéniens avant la peste, elle fit reculer de dix ans l'éclosion de l'épidémie, et c'est elle justement qui m'a instruit aussi des choses de l'Amour !... Le discours, donc, que me tint la femme en question, je m'en vais essayer de vous le rapporter, en partant de ce dont nous sommes convenus, Agathon et moi, et, bien que livré à mes propres moyens, du mieux que je pourrai. On doit, c'est toi-même, Agathon, qui as donné cette indication, expliquer d'abord ce qu'est l'Amour lui-même, sa nature et ses attributs, et cusuite ses œuvres. Aussi le plus facile pour moi, c'est, à mon avis, de

وه عن ترجمة روبان في طبعة بوديه ، وهاملتون ، ودونكنج باترى ، وجويت وهي تراجم إنجليزية ، ومراجعتها على اليونانية مع الأب قنواتى .

الأسئلة والأجوبة التى دارت بينى وبينها . وتكاد الألفاظ التى خاطبتها بها تكون صورة من تلك التى خاطبنى بها أجاثون حين قال : يجب أن يكون الحب إلنها عظيا متعلقاً بالجميل . فردت على بالحجج التى رددت بها على أجاثون مبيناً له فى كلامى أن الحب ليس جميلا ولاخيراً .

وعندئذ اعترضتُ على ديوتيها متسائلا : « ماذا تقولين ؟أيكون الحب إذن قبيتناً وشريراً ؟ »

ديوتيا : فصاحت قائلة : « ويحك ، أنظن حقًّا أن ما لم يكن جميلا فهو بالضرورة قبيح ؟ »

سقراط : نعم بكل تأكيد .

ديوتيا : وكذلك مَنْ ليس عالماً فهو جاهل؟ ألم تنصور قط أن ثمة وسطاً

بين العلم والجهل ؟

سقراط: وما هو ؟

suivre dans mon exposé la marche même de l'Etrangère quand elle me faisait subir ses interrogatoires. A peu de chose près, en effet, mon langage avec elle était une fidèle réplique de celui qu'avec moi tenait Agathon tout à l'heure : que l'Amour doit être un grand dieu et s'attacher à ce qui est beau; et elle me réfutait précisément par ces raisons mêmes qui m'ont servi à l'égard d'Agathon : que, à s'en rapporter à mon propre langage, il devait n'être ni beau, ni bon. "Que dis-tu? objectais-je à Diotime : l'Amour est-il donc laid et mauvais? — Pas de blasphème! s'écriait-elle alors; ou te figures-tu, par hasard, que ce qui ne serait pas beau doive être nécessairement laid? — Bien sûr!

La nature de l'amour : c'est un être intermédiaire;

<sup>—</sup> Est-ce que, de même, ce qui n'est pas savant est ignorant ? Ou bien n'as-tu pas idée qu'entre science et ignorance il existe un intermédiaire ? — Et quel est-il ? — Porter des jugements droits et

ديوتيا : إنه الظن الصادق الذي يعجز المرء عن بيان علته . ألا تعرف أنه ليس علماً ، إذ كيف يكون علماً بغير علة ؟ وليس جهلا، إذ كيف يكون جهلا وقد يتفق أن يكون حقاً ؟ أفلا يمكن القول إذن بأن الظن الصادق وسط "بين العلم والجهل ؟

سقراط: فأجبها ، هذه هي الحقيقة .

قالت:

ديوتيا : فلماذا إذن تصر على القول بأن ما ليس جميلا فهو قبيح، وما ليس خيراً فهو شرير ؟ لقد سلمت بنفسك بأنه ليس خيراً وليس كذلك جميلا ، وليس ذلك بدافع لك إلى الاعتقاد بأنه يجب أن يكون قبيحاً وشر يراً ، بلى الأولى — كما قالت — أنه وسط " بينهما .

سقراط : فقلت لها : ومع ذلك فالإجماع منعقد على أنه إله عظيم .

ديوتيا : قالت : أى قوم تتكلم علهم ، أهم الذين يجهلون ، أو كذلك الذين يعلمون ؟

سقراط: فقلت: الناس جميعاً ، لا شك في ذلك.

sans être à même d'en donner justification, ne sais-tu pas que cela n'est, ni savoir (car comment une chose qui ne se justifie pas pourrait-elle être science?), ni ignorance (car ce qui par chance atteint le réel, comment serait-ce une ignorance?). Or c'est bien, je suppose, quelque chose de ce genre, le jugement droit: un intermédiaire entre l'intellection et l'ignorance. — C'est la vérité, répondais-je.

<sup>—</sup> Ainsi donc, ne veuille pas, à toute force, que ce qui n'est pas beau soit laid et, pas davantage, que ce qui n'est pas bon soit mauvais ! Or, c'est aussi le cas pour l'Amour : puisque, tu en conviens toi-même, il n'est pas bon, pas beau non plus, il n'y a pas davantage de motif pour te figurer qu'il doive être laid et mauvais, mais plutôt, me disaitelle, que c'est un intermédiaire entre l'un et l'autre.

<sup>—</sup> Et pourtant, répliquais-je, c'est bien quelque chose dont convient tout le monde, que l'Amour est un grand dieu ! — Sont-ce, me disaitelle, les gens qui ne savent pas, ce tout le monde dont tu parles ? ou bien, en outre, ceux qui savent ? — Tous ensemble, sans aucun doute."

ديوتيا : فضحكت قائلة : إذن قل لى يا سقراط كيف يسلم الناس بأنه إله عظيم ، وينكرون مع ذلك أنه إله .

سقراط: فسألها متعجباً: أي ناس تقصدين ؟

ديوتها : فأجابت: هاك واحداً منهم . . . أنتَ، وهاك واحداً آخر . . أنا .

سقراط: فسألها ثانية ماذا تعنين بهذا القول ؟

ديوتيا : فقالت : الأمر فى غاية البساطة . أخبرنى ألم تسلم بأن جميع الآلهة جميلة وسعيدة ؟ أو أنك تجرؤ على أن تنكر الجمال والسعادة عن يعضمها ؟

سقراط : كلا وحق زيوس .

ديوتها : ألست تسمى مَن ملك الأشياء الخيِّرة والجميلة سعيداً ؟

سقراط: نعم بكل تأكيد.

ديوتيا : وقد سلمت بأن الحب حين يكون محروماً من الأشياء الخيرة والحميلة يشتاق إلى ما حرم منه بالذات .

سقراط: نعم سلمت بذلك.

Elle se mit à rire: "Comment diable, Socrate, dit-elle, serait-il reconnu pour un grand dieu par ceux qui assurent que ce n'est même pas un dieu! — Qui sont ces gens-là? m'écriai-je. — En voici un, dit-elle : c'est toi; et une autre : c'est moi!" Là-dessus je réplique : "Que signifie, dis-je, ce langage? — C'est bien simple, répond-elle. Dis-moi, n'assures-tu pas que tous les dieux sont beaux et heureux? eu bien aurais-tu l'audace de efuser la beauté comme le bonheur à tel d'entre eux? — Par Zeus! dis-je, non, ce n'est pas mon cas! — Mais en vérité œux que tu appelles heureux, est-ce que ce ne sont pas ceux qui ont à soi les choses bonnes et les choses belles? — Hé! absolument. — Il n'en est pas moins vrai que, précisément en ce qui concerne l'Amour, tu as accordé que c'est d'être dépourvu des choses bonnes et belles qui lui donne envie de ces choses même, dont il est dépourvu. — En effet le l'ai accordé. — Comment donc alors pourrait-il être dieu, celui qui

ديوتيا : كيف يمكن إذن لمن لا نصيب له فى الأشياء الحيرة والحميلة أن مكون الما ؟

سقراط: كلا ! يبدو كذلك.

ديوتها : عند ثذ قالت : ألا ترى الآن أنك لاتعد الحب إلها .

صقراط: فقلت: وما عساه أن يكون ؟ أهو كائن فان ؟

ديوتيا : كلا بلاريب .

سقراط : فما هو إذن ؟

ديوتيا : فقالت : كالأحوال السابقة ، وسط بين الفانى والحالد .

سقراط: فما هو إذن يا ديونها؟

ديوتيا : إنه روح عظيم يا سقراط ، وكل ما هو من قبيل الروح فهووسط بين الآلمة والبشر.

سقراط : وما هي وظيفته ؟

ديوتيا : هي أن يترجم للآلهة وينقل إليهم ما يصدرعن البشر ، ويترجم البشر
 وينقل إليهم ما يصدر عن الآلهة: صلوات البشر وقرابيهم ، وأوامر

justement n'a point dans son lot les choses belles et bonnes? — En aucune façon; au moins est-ce vraisemblable! — Ainsi, tu le vois, toi-même, dit-elle, tu ne comptes pas l'Amour pour un dieu. — Que pourra bien dès lors être l'Amour? répartis-je: un mortel? — Pas le moins du monde! — Mais quoi, enfin? — Comme dans les cas précédents, un intermédiaire, dit-elle, entre le mortel et l'immortel. — Qu'est-ce qu'il serait alors, Diotime? — Un grand démon, Socrate.

#### Un démon.

Et en effet tout ce qui est démon que est intermédiaire entre le dieu et dieu et le mortel. — Quel en est, demandai-je, le rôle? — C'est de traduire et de transmettre aux dieux ce qui vient des hommes et, aux hommes, ce qui vient des dieux : les prières et sacrifices de ceux-le, les ordonnances de ceux-ci et la rétribution des sacrifices; et d'autre

الآلهة وحسن جزائها على ما قدم من قرابين. ومن جهة أخرى حيث كانت الأرواح وسطاً بين الآلهة والبشر فإنها كملاً ما بينهما من فراغ ، وتربط أطراف الكل فى واحد . وهى الوسيط لجميع النبوات ، ولفنون الكهنة الحاصة بالقرابين والتلقين والرقى وجميع ضروب العرافة والسحر . ومع أن الإله لا يمتزج بالإنسان فقد يمكن الاتصال والتحادث بينهما عن طريق هذا الروح ، إن فى اليقظة أو فى النوم . ويسمى العارف بهذه الأمور رجلا روحانياً ، على حين يسمى العارف بالأمور الأخرى المتصلة بالفنون أو الحرف صانعاً . وثمة أرواح كثيرة ، وهى ضروب عنيلة ، الحب نوع مها .

سقراط : فسألها قائلا : ومن أى أب وأم نشأ ؟

ديوتيا : فأجابت : إنها قصة لا بأس من رواينها على الرغم من طولها . في ليلة مولد أفروديت أولت الآلمة ولمة احتفالا بذلك العيد ، وكان من

part, puisqu'il est à mi-distance des uns et des autres, de combler le vide : il est ainsi le lien qui unit le Tout à lui-même. La vertu de ce qui est démonique est de donner l'essor, aussi bien à la divination tout entière qu'à l'art des prêtres pour ce qui concerne sacrifices et initiations, tout comme incantations, vaticination en général et magie. Le dieu, il est vrai, ne se mêle pas à l'homme; et pourtant, la nature démonique rend possible aux dieux d'avoir, en général, commerce avec les hommes et de les entretenir, pendant la veille comme dans le sommeil. Et celui qui est savant en ces matières est un homme démonique, tandis que celui qui est savant en toute, qu'elle se rapporte à des arts ou à des métiers, n'est qu'un ouvrier! De ces démons il y a, cela va de soi, grand nombre et extrême variété. Or, il en existe aussi un parmi eux, qui est l'Amour.

Le mythe de sa naissance.

<sup>—</sup> De quel père, demandai-je, est-il né, et de quelle mère ? — C'est bien long à raconter, répondit-elle; je te le dirai pourtant. Sache donc

بينهم فوروس Foros (العنى) ابن متيس Metis (البراعة). ولما كانت الوليمة فخمة فقد جاءت بنيا Penia (الفقر) عند انتهاء العشاء، ووقفت بالباب مادة يدها تطلب الإحسان. وشرب فوروس من رحيق السماء حتى تمل (إذ لم تكن الحمر قد خُلقت بتعد) فهام على وجهه في حدائتي زيوس حتى غلبه النعاس وذهب في سبات عيق. ورأت بنيا أنها لاتملك شيئًا، فخطر ببالها أن تلد من فوروس، واضطجعت إلى جانبه وحملت إيروس (الحب). وبذلك أضحى الحب تابع أفروديت وخادمها ، لأن حمله وقع في أثناء الاحتفال الحب تابع أفروديت وخادمها ، لأن حمله وقع في أثناء الاحتفال وحيث كان الحب ابن فوروس وبنيا ، فهذه هي أحواله : إنه في فقر دائم ، لا كما يتوهمه عامة الناس من الرقة والجمال ، بل هو على العكس خشن الطبع ، قدر ، يمشى حافي القدمين ، بلا هموعلي العكس خشن الطبع ، قدر ، يمشى حافي القدمين ، بلا مأوى ،

que le jour où naquit Aphrodite les dieux banquetaient, et parmi eux était le fils de Sagesse, Expédient. Or, quand ils eurent fini de diner, arriva Pauvreté, dans l'intention de mendier, car on avait fait grande chère, et elle se tenait contre la porte. Sur ces entrefaites, Expédient, qui s'était enivré de nectar (car le vin n'existait pas encore), pénétra dans le jardin de Zeus, et, appesanti par l'ivresse, il s'y endormit. Et voilà que Pauvreté, songeant que rien jamais n'est expédient pour elle, médite de se faire faire un ensant par Expédient lui-même. Elle s'étend donc auprès de lui, et c'est ainsi qu'elle devint grosse d'Amour. Voilà aussi la raison pour laquelle Amour est le suivant d'Aphrodite et son servant : parce qu'il a été engendré pendant la sête de naissance de celle-ci, et qu'en même temps l'objet dont il est par nature épris, c'est la beauté, et qu'Aphrodite est belle.

"Donc, en tant qu'il est fils d'Expédient et de Pauvreté, voici la condition où se trouve Amour. Premièrement, il est toujours pauvre; et il s'en manque de beaucoup qu'il soit délicat aussi bien que beau, tel que se le figure le vulgaire; tout au contraire il est rude, malpropre, ينام فى العراء عند أبواب الدور أو فى الطرقات ، إذ فيه طبيعة أمه ويعيش أبداً فى احتياج . ولكنه لما كان أيضاً قد ورث الغى عن أبيه ، فهو يسعى إلى الحصول على جميل وخير ، فهو شجاع ، مقدام ، مستجمع قواه ، صائد بارع ، ينصب على الدوام الشباك ، ويشغف بالتدبير ، واسع الحيلة . وهو إلى ذلك كله مؤثر للحكمة أيداً ، بارع فى فنون العرافة والسحر والسفسطة . وليست طبيعته طبيعة اللفانى ولا الحالد ، فهو فى اليوم الواحد حى مزدهر تارة ، وميت تارة أخرى ، ثم تعود إليه الحياة إذا نال ما يبغى بفضل طبيعة أبيه ، ولكن سرعان ما يفقد ما ناله ، فلا هو بالغنى أبداً ، ولا هو بالفقير أمداً .

ومن جهة أخرى فهو وسط بين العلم والحهل ، وإليك حقيقة أمره: فلا يوجد إله يحب الحكمة أو يشتاق البها (لأن الحكمة موجودة

va-nu-pieds, sans gite, couchant toujours par terre et sur la dure, dormant à la belle étoile sur le pas des portes ou dans les chemins : c'est qu'il a la nature de sa mère, et qu'il partage à jamais la vie de l'indigence. Mais, comme en revanche il tient de son père, il est à l'affût de tout ce qui est beau et bon; car il est viril, il va de l'avant, tendu de toutes ses forces, chasseur hors ligne, sans cesse en train de tramer quelque ruse, passionné d'inventions et fertiel en expédients; employant à philosopher toute sa vie; incomparable sorcier, magicien, sophiste. J'ajoute que sa nature n'est ni d'un immortel, ni d'un mortel. Mais tantôt, dans la même journée, il est en pleine fleur et bien vivant, tantôt il se meurt; puis il revit de nouveau, quand réussissent ses expédients grâce au naturel de son père. Sans cesse pourtant s'écoule entre ses doigts le profit de ces expédients; si bien que jamais Amour n'est ni dans le dénûment, ni dans l'opulence.

D'un autre côté, il est à mi-chemin et du savoir et de l'ignorance. Voici en effet ce qui en est. Il n'y a pas de dieu qui s'occupe à philosopher, عنده من قبل . والحال كذلك فى كل من علك ، فإنه لا يطلبها . وإذا نظرنا إلى الجهلاء رأينا أنهم لايشتغلون بالحكمة ولايسعون إلى طلب المعرفة ، ذلك أن آفة أن من ليس جميلا ولا فاضلا ولا عاقلا يعتقد فى نفسه الكفاية من الجمال والخير والعقل . ومن يعتقد أنه ليس فى حاجة إلى شىء ، لا يشتاق إلى هذا الشىء الذى لايظن أنه يفتقده .

سقراط: فقلت لها: إذن مَنَ هم يا ديوتيا المشتغلون بالفلسفة إذا لم يكونوا حكماء ولا جهلاء ؟

ديوتيا : فأجابت : هذا شيء من الوضوح بحيث يلمحه الصبي . إنهم المتوسطون بين الأمرين ، والحب أحد هذه المتوسطات . ذلك أن الحكمة من أجمل الأشياء والحبهو حب الحمال ، ومن ثم وجب أن يكون الحب فيلسوفاً ، ولأنه فيلسوف (محب الحكمة) فهمتوسط بين الحكيم والجاهل . وقد اكتسبهذه الصفات بحكم مولده ، فأبوه

ni qui ait envie d'acquérir le savoir (car il le possède), et pas davantage quiconque d'autre possédera le savoir ne s'occupera à philosopher. Mais, de leur côté, les ignorants ne s'occupent pas non plus à philosopher et ils n'ont pas envie d'acquérir le savoir; car c'est essentiellement le malheur del'ignorance, que tel qui n'est ni beau, ni bon, ni intelligent non plus, s'imagine l'être autant qu'il faut. Celui qui ne pense pas être dépourvu n'a donc pas le désir de ce dont il ne croit pas avoir besoin d'être pourvu. - Dans ces conditions, quels sont, Diotime, ceux qui s'occupent à philosopher, puisque ce ne sont ni les savants, ni les ignorants? - Voilà qui est clair, répondit elle, un enfant même à présent le verrait : ce sont les intermédiaires entre l'une et l'autre espèce, etl'Amour est l'un d'eux. Car la science, sans nul doute, est parmi les choses les plus belles; or l'Amour a le beau pour objet de son son amour; par suite il est nécessaire que l'Amour soit philosophe et, en tant que philosophe, intermédiaire entre le savant et l'ignorant. Mais ce qui a fait aussi qu'il possède ces qualités, c'est sa naissance :

حكيم واسع الحيلة ، وأمه جاهلة وعديمة الحيلة . فهذه هي بوجه الإجمال يا عزيزى سقراط طبيعة هذا الروح . أما آراؤك التي ذكرتها عن الحب فلست أستغربها منك . فأنت فيا يبدو من أقوالك تذهب إلى أن الحب هو المحبوب لا المحب . وهذا عندى هو علة اعتقادك أن الحب يبدو لك جميلا جمالا فائقاً . ولاريب أن المحبوب هو ماكان في الحقيقة جميلا رقيقا كاملا جديراً بألوان السعادة . أما الحب فجوهره . كما بينت لك ، مختلف كل الاختلاف .

سقراط: عندئذ قلت لها : حسناً يا سيدتى ، إن قولك لا ريب حق . فما فائدة الحب للناس ما دام على هذا النحو؟

ديوتيما : قالت : هذا يا سقراط ما سأجتهد أن أعلمك إياه . لقد وصفت لك من قبل ماهية الحب ونشأته ، فالحب كما قلت يتعلق بالأشياء الجميلة . فإن سأل سائل وقال : ولكن ماذا تعنيان يا سقراط وديوتها

son père est savant et riche d'expédients, tandis que sa mère, qui n'est point savante, en est dénuée. Voilà quelle est en somme, cher Socrate, la nature de ce démon. Quant aux idées que tu te saisais, toi, sur l'Amour, il n'est pas surprenant du tout que tu t'y sois laissé prendre. C'est que dans ton idée, ainsi que je crois en trouver la preuve dans ce que tu dis toi-même, ce qu'est l'Amour c'est l'objet aimé et non pas le sujet aimant. Voilà pourquoi, je pense, l'Amour t'apparaissait doué d'une beauté sans bornes. Et de sait, ce qui est aimable, c'est ce qui est réellement beau, délicat, parsait, digne de toutes les sélicités; mais autre est justement l'essence de ce qui est aimant, et telle que je te l'ai expliquée."

Les bienfaits de l'amour.

"Je pris alors la parole: "Eh bien donc! continuons, Etrangère qui dis de si belles choses! Telle étant la nature de l'Amour, à quoi sert-il dans la vie humaine? — C'est justement, dit-elle, ce qu'après cela, Socrate, je vais essayer de t'apprendre. Il est entendu en effet que tel est l'Amour et telle, son origine; entendu d'autre part qu'il se rapporte à ce qui est beau, ainsi que tu l'assures. Or, aupposons que nous soit posée cette question: "En quoi, Socrate, et toi, Diotime,

بأن الحب يتعلق بالأشياء الحميلة ؟ أوفلأوضحالسؤال بشكل أوضع: محب الأشياء الجميلة بحب ، فما الذي يحبه ؟

سقراط: فأجبُّها: أن يظفر بها.

ديوتيا : فقالت : حسناً ، ولكن إجابتك تُفضى إلى سؤال آخر : ومَنْ " يظفر بالأشياء الجميلة ماذا يكون حاله ؟

سقراط : فأجبها : أما عن هذا السؤال فليس عندى له الآن جواب .

ديونيا : فتابعت الحديث قائلة : حسناً ، هب أنى بدلت لفظة الحبر بلفظة الجبر ، فاذا يحبه ؟

سقراط: أن يظفر بالخيرات .

ديوتيما : ومَن يظفر بالحبرات ، ماذا تكون حاله ؟

سقراط : قلت : هذا سؤال أيسر جوابا ، سيظفر بالسعادة .

ديوتيا : قالت: أصبت ، فالسعيد مَن ْ ظفر بالخبرات ، ولسنا في حاجة إلى السؤال عن طالب السعادة ليم َ يطلبها ، إذ قد بلغ الجواب حده .

<sup>&</sup>quot;consiste l'amour de ce qui est beau ?" ou, plus clairement sous cette forme: "Celui qui aime les belles choses, aime; qu'est-ce qu'il aime?" -Ou'elles finissent par être à lui, répondis-je. - Mais la réponse réclame, dit-elle, une nouvelle question, dans ce genre : "Qu'en sera-t-il pour "l'homme de at il s'agit, une fois que les belles choses seront à lui?" Je lui déclarai que je n'étais pas encore tout à fait en mesure de répondre à cette question aisément : "Eh bien | dit-elle, sais comme si l'on changeait, qu'à la place du beau on mît le bien et qu'on te demandât : "Voyons, Socrate, celui qui aime les choses bonnes, aime; qu'est-ce qu'il aime ?" - Qu'elles finissent par être à lui, dis-je. - Et qu'en sera-t-il pour l'homme dont il s'agit, une sois que les choses bonnes seront à lui ? - Voici, repartis-je, une réponse que je suis en mesure de faire plus commodément : il sera heureux. - C'est en effet, dit-elle, par la possession de choses bonnes que sont heureux les gens heureux; et onn'a plus que faire de demander en outre en vue de quoi souhaite d'être heureux celui qui le souhaite : il semble bien, au contraire, que

سقراط: قلت لها: أصبت.

ديوتيا : وتابعت حديثها فقالت : أفيكون ذلك الشوق وذلك الحب مما يشترك فيه جميع الناس ؟ وهل يشتاق جميع الناس أن تكون لهم الحيرات أبداً ، أو ماذا تقول ؟

سقراط: قلت: إنه مشترك بين جميع الناس.

ديوتيا : فقالت : حسناً يا سقراط ، إذا كان ذلك كذلك ، وكان الحب مشتركاً بين جميع الناس ، فلم نقول إن بعضهم فقط يحبون ، وبعضهم الآخر لا يحبون ؟

سقراط: فاعترفت قائلة: أنا نفسي أعجب لهذا ولا أعلم له سبباً!

دیرتیا : لا تعجب، فالسبب فی ذلك أننا نطلق اسم الحب علی نوع منه فقط ، ونسمی أنواعه الأخری بأسهاء أخری .

سقراط: أوضحي ما تقولين.

ديوتها : فقالت في الجواب : مثال ذلك الشعر poiesis فإنه يدل على الإبداع

c'en est fini de répondre. - Tu dis vrai, fis-je.

<sup>—</sup> Or, ce souhait et cet amour sont-ils, à ton avis, quelque chose de commun à tous les hommes, et tous souhaitent-ils que les choses bonnes leur appartiennent toujours; ou bien t'exprimerais-tu autrement? — Non, comme cela, repartis-je: c'est quelque chose de commun à tous. — Pourquoi donc alors, Socrate, fit-elle, ne disons nous pas de tous les hommes qu'ils aiment, s'il est vrai du moins que tous aiment les mêmes choses et toujours; et pourquoi, au contraire, tandis que nous le disons de certains, de tels autres ne le disons nous pas? — Je m'en étonner. Car, voilà, nous avons commencé par mettre à part une certaine forme de l'amour, puis nous lui appliquons la dénomination du tout et nous la nommons "amour", tandis que pour les autres formes c'est d'autres noms que nous nous servons. — Y a-t-il un cas pareil demandai-je. — Un cas pareil, le voici. Tu sais que l'idée de création

الذى يطلق كما تعلم على أنواع شتى ، فكل كون من العدم إلى الوجود هو ثمرة الإبداع ، ومن ثم كانت جميع الآثار الفنية مُبتدعات ، وكان كل فنان مبدعاً .

سقراط : هذا جد صحيح .

ديوتيا : فقالت : ومع ذلك فأنت تعلم أننا لا نسميهم جميعاً شعراء . إننا نطلق أسماء شمى على الفنون المختلفة ، ونسمى الفن الذى يتعلق بالموسيقى والوزن باسم الشعر ، وهو اسم كان ينبغى أن يطلق عليها جميعاً ، وهلا هو الفن الوحيد الذى نسميه شعراً ، والذين يزاولونه هم الشعراء .

سقراط : هذا صحيح .

ديوتيا : وهذه هى الحال فى الحب ، لأن والحب أعظم قوة قاهرة ساحرة ، يشمل كل شوق للخيرات وللسعادة .أما الذين تعلقوا بشي أنواع الحب سواء فى المعاملات أو فى الرياضة أو فى الفلسفة، فلانقول عهم إنهم يجبون ولانسمهم محبين . وأما الذين يسلكون طريقاً معيناً من الحب،

est quelque chose de très vaste : quant en effet il y a, pour quoi que ce soit, acheminement du non-être à l'être, toujours la cause de cet acheminement est un acte de création. D'où il suit, et que tous les ouvrages qui dépendent des arts sont des créations, et que les professionnels qui les exécutent son. des créateurs. - C'est vrai, ce que tu dis ! - Mais pourtant, reprit-elle, tu sais qu'on ne les appelle pas créateurs, mais qu'ils portent d'autres noms. Or, de la totalité de la création on a détaché une partie, celle qui concerne musique et métrique, et c'est la dénomination du tout qui sert à la désigner. Car c'est cette partie seulement, la poésie, qu'on appelle création, et créateurs, les poètes, eux dont le domaine est cette partie de la création, - Tu dis vrai, fis-je. - Eh bien! il en est de même pour l'amour également : toute aspiration en général vers les choses bonnes et vers le bonheur, voilà l'Amour très puissant et tout rusé. Des uns cependant, qui de cent façons diverses sont tout occupés de lui, soit dans la pratique des affaires, soit dans leur passion ou de gymnastique ou de science, on ne dit pas qu'ils aiment, on ne

ويجدون فيه ، فهؤلاء هم الذين يستأثرون باسم الحب ، وهو الاسم الكلي الشامل ، وهم الذين يحبون ونسميهم محبين .

سقراط: أجل ، يبدو أنك على صواب .

ديوتيا : واستطردت تقول : يقال إن المحبين قوم يبحثون عن نصفهم الآخر . ولكني أقول يا سقراط إن الحب لا يبحث عن النصف أو الكل اللهم إلا أن يكون ذلك خيرًا بنوع ما . وآية ذلك أن الناس يرغبون في قطع أيديهم وأرجلهم إذا اعتقدوا أنها أعضاء فاسدة . والحق فيا أظن أن المرء لا يتمسك بما يملك ، اللهم إلا أن نسمى ما نملكه ويخصنا خيراً ، ونسمى ما ليس لنا شرًا . فلا شيء يحبه الناس ما عدا الخير . ألك رأى آخر ؟

سقراط: كلا، بحق السماء!

ديوتيا : أنستطيع إذن أن نقول إن الناس محبون للخير ؟

les appelle pas amoureux. Les autres au contraire qui suivent la voie d'une forme particulière d'amour et qui s'y appliquent, ce sont ceux-là qui accaparent le nom d'amour, le nom du tout, ceux-là dont on dit qu'ils aiment et qu'on appelle amoureux. - Il peut y avoir du vrai dans ce que tu dis, remarquai-je. - Ah! je le sais bien, il existe, dit-elle, une théorie d'après laquelle ceux qui sont en quête de la moitié d'eux mêmes, ce sont ceux-là qui aiment. Mais ce que prétend ma théorie à moi, c'est que l'objet de l'amour n'est ni la moitié, ni l'entier, à moins justement, mon camarade, que d'aventure ils ne soient en quelque manière une chose bonne; à preuve que les hommes acceptent de se iaire couper pieds ou mains quand ils estiment mauvaises ces parties d'eux-mêmes. Car ce n'est pas, j'imagine, à ce qui est sien que chacun s'attache, à moins qu'on n'appelle le bon ce qui nous est propre et ce qui est nôtre, le mal au contraire, ce qui nous est étranger ! Tant il est vrai que, hormis ce qui est bon, il n'est rien d'autre qui pour les hommes soit un objet d'amour. Est-ce que tu en juges autrement à leur sujet ? - Non, par Zeus ! m'écriai-je, pas moi. - En conséquence, reprit-elle, est-il possible, ceci posé, de dire tout simplement que les

سقراط: نعم ، يمكن أن نقول ذلك.

ديوتها : ألا نضيف إلى ذلك أنهم يحبون متلاك الحير ؟

سقراط: بل يجب أن نضيف هذا.

ديوتها : وألا يملكون الخير فقط بل على الدوام ؟

سقراط : وهذا يجب أيضاً أن نضيفه .

ديوتيا : صفوة القول : الحب شوق لل اقتناء الحير على الدوام .

سقراط : نعم أصبت الحق كل الحق .

ديوتيا : حسناً ، إذا كان الحب على هذا النحو دائماً ، فأى طريق يسلكه طلاب الحب ؟ وأى حال من شغفهم وسعيهم نطلق عليه اسم الحب؟ ترُى ما سلوكهم ؟ أتستطيع الجواب يا سقراط ؟

سقراط: لو كان ذلك في استطاعي يا ديوتها ما أعجبتُ محكمتك ، ولاجئت أتعلم منك الحواب عن هذا الأمر بالذات .

hommes aiment ce qui est bon? — Oui, dis-je. — Mais quoi! Ne fautil pas ajouter, poursaivit-elle, qu'ils aiment en outre que le bon leur appartienne? — On doit l'ajouter. — Et alors, fit-elle, non pas seulement que le bon leur appartienne, mais que ce soit toujours? — Cela aussi, on doit l'ajouter. — Voici donc en résumé, conclut-elle, à quoi se rapporte l'amour: à la possession perpétuelle de ce qui est bon. — Rien, dis-je, de plus vrai que tes paroles!

<sup>—</sup> Maintenant qu'il est acquis, reprit-elle, que c'est toujours en cela que consiste l'amour, dis-moi, chez ceux qui poursuivent cet objet, par rapport à quel genre de vie, dans quelle sorte d'activité, y aurait-il lieu de donner à leur zèle et à l'intensité de leur effort ce nom d'amour? Quelle peut bien être cette manière d'agir? Es-tu à même de le dire? — Dans ce cas, Diotime, répondis-je, je ne serais sûrcment pas en admiration devant ton savoir, et je ne me mettrais pas à ton école avec l'intention de m'instruire sur cela même! — Eh bien! dit-elle, c'est moi qui te l'enseignerai. Cette manière d'agir, vois-tu consiste en un

ديوتيا : فقالت : حسناً ، سأخبرك بأمره ، فالحب ولادة فى الجميل بدناً وروحاً .

والآن يا عزيزى سقراط هذه هى أمور الحب التى قد يمكنك فيا أعتقد أن تلج أسرارها . ولكنى غير واثقة أتستطيع تمام الصعود والمكاشفة ، وهما الغاية القصوى للتلقين الأول ، بشرط أن تسلك الطريق القويم . ومع ذلك فسأبذل قصارى جهدى لمساعدتك على الادراك ، وعليك أن تحسن الإصغاء لما أقول .

على طالب هذه الأمور إذا سلك الطريق الصحيح أن يبدأ منذ الصبا بتأمل الأجسام الجميلة . فإذا أحسن معلمه إرشاده كما ينبغى فقد يقع في محبة جسم جميل واحد، فيولد من هذه المناسبة أنبل الأقاويل. ثم إذا به يدوك بعد ذلك أن الجمال الموجود فى جسم ما صنو الجمال الموجود فى جسم آخر . وإذا فرضنا أنه لا بد أن يطلب المرء جمال

ensantement dans la beauté, et selon le corps, et selon l'âme. L'initiation parsaite.

"Ce sont là, je le reconnais, celles des choses d'amour au mystère desquelles, même toi, Socrate, tu peux probablement être initié. Quant à l'initiation parsaite et à la révélation, qui aussi bien sont le but final de ces premières instructions à condition qu'on suive la bonne voie, je ne sais pas si elles scraient à ta portée. Bien sûr, je parlerai, dit-elle, et même je m'y donnerai sans la moindre réserve! A toi d'essayer de me suivre dans la mesure de tes moyens.

Ses degrés.

"Voici, dit-elle. Ce qu'il faut, quand on va par la bonne voie à ce but, c'est en vérité de commencer dès le jeune âge à s'orienter vers la beauté corporelle, et tout d'abord, si l'on est bien dirigé par celui qui vous dirige, de n'aimer qu'un seul beau corps et, à cette occasion, d'engendrer de beaux discours; mais, ensuite, de se rendre compte que la beauté qui réside en tel ou tel corps est sœur de la beauté qui réside en un autre, et, supposé qu'on doive poursuivre la beauté qui réside الصور فن الحماقة ألا يعتبر الجمال المرجود فى جمع الأجسام هو جمالاواحداً . فإذا بلغ هذا الحد أصبح محبًّا لكل جسم جميل ، وخفت حدة حبه لجسم واحد ، إذْ يرى أن الحب قليل الأهمية .

وإذا تدرج بعد ذلك رأى أن جمال الأنفس أسمى من جمال الأجسام عيث إنه كلما صادف نفساً شريفة مودعة في جسم قبيح تعلق بحبها ومودتها ، وتولدت عنده الأقاويل التي تسمو بالشباب . ثم ينتقل من هذا التدرج إلى تأمل جمال النظم والقوانين ، ويبصر أن ما فيها من جمال متشابه ، فيرى أن جمال الأجسام أقل في نظره مرتبة من حمالها .

ثم يصعد من جمال النظم إلى جمال العلوم حتى يوى ما فيها من جمال ، فتتسع نظرته ، ويتخلص من عبودية التعلق بجمال فتى بعينه،

dans la forme, que ce serait le comble de la folie de ne pas tenir pour une et identique la beauté qui réside dans tous les corps, mais que cette réflexion doit plutôt faire de celui qui aime un amoureux de tous les beaux corps et relâcher d'autre part la force de son amour à l'égard d'un seul parce qu'il est arrivé à délaigner ce qui, à son jugement, compte si peu! Après quoi, c'est la beauté dans les âmes qu'il estimera plus précieuse que celle qui appartient au corps : au point que, s'il advient qu'une gentille âme se trouve en un corps dont la fleur n'a point d'éclat, il se satisfait d'aimer cette âme, de s'y intéresser et d'enfanter de semblables discours, comme d'en chercher qui rendront la jeunesse meilleure; et c'est assez pour le contraindre maintenant d'envisager ce qu'il y a de beau dans les occupations et dans les règles de conduite; c'est même assez d'avoir aperçu la parenté qui à soimême unit tout cela, pour que désormais la beauté corporelle ne tienne qu'une petite place dans son estime! Après les occupations, c'est aux connaissances que le mênera son guide, pour que cette fois il aperçoive la beauté qu'il y a en celles-ci et pour que, portant ses regards sur la vaste région déjà occupée par le beau, cessant de lier comme un valet sa tendresse à une unique beauté, celle de tel jouvenceau, de tel homme, d'une seule occupation, il cesse d'être, en cet esclavage, un être misérable

أو رجل واحد ، أو نظام واحد ، ولا يعود شخصاً بائساً ينطق بالتافه من الكلام ، بل يتجه نحو بحر الجمال الفسيح ، ويتأمله فيولد أشرف الأقاويل وأبدعها ، كما يولد أفكاراً فى الحكمة الخالدة . وأخيراً بعد أن يشتد عزمه وينضج يدرك أن ثمة معرفة واحدة موضوعها الجمال الذي سأحدثك عنه ، فأرجوك أن تحسن الانتباه .

إن كل مَن سار هذا الشوط فى أسرار الحب ، ورأى الصور المختلفة من الجمال واحدة بعد أخرى بترتيبها الصحيح ، ينكشف له فجأة عندما يقترب من معراجه الأخير جمال عجيب هو غاية ما بذل فى بلوغه يا سقراط من جهد طويل . إنه جمال أزلى لا يعتريه كون ولا فساد ، ولا زيادة ولا نقصان ، كا أنه ليس جمالا فى جزء منه

et un diseur de pauvretés; au contraire, tourné maintenant vers le vaste océan du beau et le contemplant, il pourra enfanter en foule de beaux, de magnifiques discours, ainsi que des pensées nés dans l'inépuisable aspiration vers le savoir; jusqu'au moment enfin où il aura assez pris de force et de croissance pour voir qu'il existe une certaine connaissance unique, celle dont l'objet est le beau dont je vais te parler. Son terme : la révélation du Beau.

"Oui, essorte, continua-t-elle, d'appliquer à mes paroles ton esprit, le plus que tu en seras capable! Quand un homme aura été conduit jusqu'à ce point-ci par l'instruction dont les choses d'amour sont le but, quand il aura contemplé les belles choses, l'une après l'autre aussi bien que suivant leur ordre exact, celui-là, désormais en marche vers le terme de l'institution amoureuse, apercevra souvainement une certaine beauté, d'une nature merveilleuse, celle-là même, Socrate, dont je parlais, et qui, de plus, était justement la raison d'être de tous les efforts qui ont précédé; beauté à laquelle, premièrement, une existence éternelle appartient, qui ignore génération et destruction, accroissement et décroissement; qui, en second lieu, n'est pas belle en ce point, laide cn cet autre, pas davantage belle tantôt et tantôt non, ni belle non plus sous tel rapport et laide sous tel autre, pas davantage

وقبحاً فى جزء آخر ، ولا جمالا فى مكان أو زمان وقبحاً فى مكان أو زمان وقبحاً فى مكان أو زمان آخر ، ولا جمالا فى نظر قوم وقبحاً فى نظر تقوم وقبحاً فى نظر تقوم وقبحاً فى نظر قوم وقبحاً فى نظر قوم آخرين . ولن يتصور هذا الجمال فى هيئة قول أو علم أو أى عضو آخر من أعضاء الجمسد . ولا على هيئة قول أو علم أو أى شىء يوجد فى شىء آخر ، سواء أكان كائناً حيّاً أو أرضاً أو سماء أو ما شئت من الموجودات ، بل يتصوره جمالا فى ذاته وبذاته ، فريداً ، أزليّا ، وكل شىء جميل آخر يشارك فيه ، لأن وبذاته ، فريداً ، أزليّا ، وكل شىء جميل آخر يشارك فيه ، لأن هذه الأشياء الجميلة تزدهر وتذبل ، أما الجمال بالذات ، فلا يكون أكثر أو أقل ، بل يظل هو هو بغير زيادة ولا نقصان ولا تغير .

belle ici et laide ailleurs, en tant que belle aux yeux de tels homme, et laide aux yeux de tels autres; et ce n'est pas tout encore : cette beauté il ne se la représentera pas avec un visage par exemple, ou avec des mains, ni avec quoi que ce soit d'autre qui appartienne à un corps, ni non plus comme un discours ou comme une connaissance, pas davantage comme existant en quelque sujet distinct, ainsi dans un vivant soit sur la terre soit au ciel, ou bien en n'importe quoi d'autre; mais il se la représentera plutôt en elle-même et par elle-même, éternellement jointe à elle-même par l'unicité de la forme, tandis que les autres choses belles participent toutes de celle dont il s'agit, en une façon telle que la génération comme la destruction des autres réalités ne produit rien, ni en plus ni en moins, dans celle que je dis et qu'elle n'en ressent non plus aucun contrecoup.

## العلم

### ١ \_ الحساب [الجمهورية ٢٢٥]

غلوكون: بكل تأكيد. ولكن إذا كنا استبعدنا الموسيقى والرياضة البدنية وكذلك الفنون، فأى دراسة تبقى إذن ؟

سقراط : حسناً ، إذا كنا لم نجد شيئاً نختاره غير هذه فلنأخذ علماً يشمل كل شيء .

غلوكون: وما هو ؟

سقراط: حسناً ، إنه بحث مشترك يستعمل فى جميع الفنون والعلوم وسائر ضروب التفكير ، وهو أول ما يجب على المرء أن يبدأ بتعلمه .

غلوكون: وما هو ؟

سقراط : إنه هذا البحث الدارج الذي يميز بين الواحد والاثنين والثلاثة ، أعنى

Sans doute; mais alors quelle autre science reste-t-il, si nous écartons la musique, la gymnastique et les arts ?

Eh bien, dis-je, si nous ne trouvons plus rien à prendre hors de là, prenons une de ces sciences qui s'étendent à tout.

Laquelle?

...

#### L'arithmétique.

Par exemple cette science générale qui sert à tous les arts, à toutes les opérations intellectuelles, à toutes les sciences et que chacun doit apprendre parmi les premières.

Laquelle ? dit-il.

Cette science très ordinaire, dis-je, qui distingue les nombres, un, deux, trois, en un mot la science des nombres et le calcul; n'est-elle

العدد والحساب . ألا يشترك بالضرورة كل فن وعلم فى هذا البحث؟

غلوكون : بلى ، بكل تأكيد .

سقراط: حتى فن الحرب ؟

غلوكون: بالضرورة.

سقراط: ولهذا السبب كان بلاميدس (۱) كلما جاءت مناسبة فى التراجيديات أظهر أغممنون فى صورة قائد فى غاية السخرية ؛ ذلك أن بلاميدس يزعم أنه هو الذى اخترع العدد ، ورتب صفوف الجيش عند إليوم النسس النسم وكل شىء آخر وكأنها لم تكن قد حدت من قبل ، وكأن أغممنون لم يكن يعرف عدد قدميه ما دام يجهل الحساب . فإن صح ذلك ، فأى قائد تظنه ؟

غلوكون : إن كان صحيحاً فما أغريه من قائد !

سقراط : أفلا نقر رمن ذلك أن القدرة على العد والحساب ضرورية للمحارب؟

pas telle que tout art et toute science est forcée d'y recourir ?
Si fait, dit-il.

Même l'art de la guerre ? demandai-je.

Il ne peut s'en passer, répondit-il.

C'est donc, repris-je un plaisant général que Palamède nous présente en toute occasion dans les tragédies en la personne d'Agamemnon? N'as-tu pas remarqué qu'ayant inventé l'arithmétique, Palamède prétend avoir assigné à l'armée ses emplacements devant Troie et avoir dénombré les vaisseaux et tout le reste, comme si avant lui rien de tout cela n'eût encore été compté, et qu'Agamemnon, à ce qu'il semble, ne sût pas même combien il avait de pieds, puisqu'il ne savait pas compter? Quelle idée te fais-tu alors d'un pareil général? Quelle idée te fais-tu alors d'un pareil général?

L'idée d'un général singulier, dit-il, si cela était vrai.

VII- Dès lors, repris-je, parmi les connaissances indispensables à un homme de guerre, ne mettrons-nous pas aussi le calcul et la science des nombres ?

<sup>(</sup>١) بلاميدس Plamedes شخصية خرافية في زمان أغمنون وصحبه في حرب طروادة [ المترجم ]

غلوكون : هذا شيء لا بد منه إذا أراد أن يفهم شيئاً في تنظيم الجيوش ، أو إن شئت إذا أراد أن مكهن مجرد إنسان .

سقراط : وهل ترى مثل رأيي في هذا العلم .

غلوكون: أي رأى ؟

سقراط: يبدو أنه أحد العلوم التي نبحث عنها ، والتي تقودنا بالطبع إلى المعرقة الحالصة ، ولو أن أحداً لم يحسن بعد استخدامه. إنه علم يرفعنا إلى الرجود.

غلوكون : ماذا تعنى بذلك ؟

سقراط: سأحاول توضيح رأيي من هذا الأمر. إنى أميز بعض الأمور التي توافق الطريق الذي كنا نتحدث عنه، وبعضها لا يوافقه، فيجب أن تتأملها معى وتجيبني بنعم أولا. وسيتضح لنا أهي كما أظن أم لا.

غلوكون : فلتوضح .

سقراط: فانظر إذن ، وإذا نظرت وجدت في المحسوسات أموراً لا تبعث العقل

C'est, dit-il, celle qui lui est le plus indispensable, s'il veut entendre quelques chose à l'ordonnance d'une armée, ou plutôt s'il veut simplement être homme.

Te fais-tu, repris-je, de cette science la même idée que moi ? Quelle idée ?

Elle pourrait bien être une de ces sciences que nous cherchons qui conduisent naturellement à la pure intelligence; mais on n'en use pas comme il faudrait, toute propre qu'elle est à nous hausser jusqu'à l'être.

Qu'entends-tu par là? demanda-t-il.

Je vais tâcher, répondis-je, de t'éclaireir ma pensée. A mesure que je distinguerai de mon côté les choses qui mènent à notre but et celles qui n'y mènent pas, tu les considéreras toi-même, et tu me donneras ou refuseras ton assentiment: nous verrons mieux par là si la chose est comme je l'imagine.

Expose tes idées, dit-il.

Remarque donc, repris-je, si tu veux bien regarder, que, parmi les

على البحث لأن حكم الحس عليها كاف ، وأموراً أخرى لا يكون الإحساس بها صحيحاً فتدعو العقل إلى زيادة البحث فيها .

غلوكون : من الواضح أنك تعنى الأشياء التي تُرى من بعيد ، والرسم المنظور .

سقراط: كلا، إنك لم تفهم ما أقصد.

غلوكون : ماذا تعنى إذن ؟

سقراط: الأمور التى لا تبعث العقل على البحث هى تلك التى لا تحدث لحساسين متضادين معاً. أما تلك التى تبعث العقل على البحث فهى التى تحدث إحساسين متضادين معاً ، وذلك عندما يكون الأثر الحاصل عندنا من قريبأو بعيد لا يسمح لنا بتمييز الشيء أو ضده. وهاك مثالا يوضح ما أقول: هذه أصابع ثلاثة ، الإبهام والسبابة والأمسط.

غلوكون: حسناً .

سقراط: لنفرض أنك تراها عن كثب ، ثم لاحظها معي .

objets qui frappent nos sens, les uns n'invitent pas l'intelligence à la réflexion, parce que les sens suffisent à en juger, que les autres au contraire l'engagent instamment à les examiner, parce que la sensation qu'ils produisent ne donne rien de sain.

Tu veux évidemment parler, dit-il, des objets vus dans le lointain et des dessins en perspective ?

Tu n'as pas du tout saisi, répliquai-je, ce que je veux dire.

Que veux-tu donc dire ? demanda-t-il.

Les objets qui n'excitent pas à la réflexion, répondis-je, sont ceux qui ne produisent pas à la fois deux impressions opposées; s'ils les produisent au contraire, je les range parmi ceux qui invitent à la réflexion, et c'est le cas lorsque l'impression qui nous arrive, soit de près, soit de loin, ne laisse pas discerner que l'objet soit ceci plutôt que cela. Donnons un exemple qui te fera saisir plus nettement ce que je veux dire. Voici, dis-je, trois doigts : le pouce, l'index et le majeur.

Bien, dit-il.

Conçois en outre que je les suppose vus de près, puis fais avec moi cette observation sur eux.

غلوكون: أي ملاحظة ؟

سقراط: كل منها بظهر حقاً أنه إصبع ، لا يهمنا أكان الذى نراه هو الأوسط أو أحد الطرفين ، أكان أسود أم أبيض ، غليظاً أم نحيفاً . وهكذا . لأن معظم الناس فى هذا الأحوال لا يتساءلون : « وما الإصبع » ؟ ذلك لأن البصر لا يخبر العقل أبداً أن الإصبع شىء آخر غير الإصبع .

غلوكون: كلا، بكل تأكيد.

سقراط : فمن الطبيعي عندالم أن الإحساس لا يدعو إلى التفكير ولا ينبهه .

غلوكون : كلا بالطبع .

سقراط: ولكن هل يُحسن البصر بما يكنى رؤية الكبر والصغر فى الأصابع. ألا يوجد فرق بين وجودها فى الوسط أو الطرفين ؟ وهل يشعر اللمس بما يكنى أنها غليظة أو نحيفة لينة أو صلبة ؟ وبصفة عامة أليست الحواس غير كافية فى الحكم على هذه الصفات؟ أليس هوطريق

#### Laquelle?

Chacun d'eux parait également un doigt; et peu importe à cet égard qu'on le voic au milieu ou à l'extrémité, blanc ou noir, gros ou menu, et aiusi de toutes les qualités du même genre; car en tout cela l'âme chez la plupart des hommes n'est pas obligée de demander à l'entendement ce que c'est qu'un doigt, parce qu'en aucun cas la vue ne lui a témoigné en même temps qu'un doigt fût autre chose qu'un doigt.

Non certes, dit-il.

Il est donc naturel, repris-je, qu'une telle sensation n'excite ni ne réveille l'entendement.

#### C'est naturel.

Mais s'il s'agit de la grandeur ou de la petitesse des doigts, la vue les discerne-t-elle suffisamment, et lui est-il indifférent que l'un d'eux soit au milieu ou à l'extrémité ? et pareillement le toucher sont-il suffisamment l'épaisseur et la minceur, la mollesse et la dureté ? et en général les sens ne sent-ils pas insuffisants à juger de telles qualités ?

كل حس منها ؟ أليس الحس الذى يخبرنا بالصلابة هو الذى يخبرنا بالضرورة عن الليونة ، فينقل إلى النفس أنه يدرك الشيء عينه صلباً وليناً ؟

غاوكون : بلي ، هذا صحيح .

سقراط: وفى مثل هذه الأحوال ألا تحار النفس فيا ينقله الحس إليها، ما دام يخبرها أنه صلب وأنه لين على حد سواء. ثم ما معنى الحفة والثقل إذا كان الحفيف ثقيلا ، والثقيل خفيفاً ؟

غلوكون : نعم هذه الأحوال غريبة يتلقاها العقل وتدعو إلى البحث .

سقراط : فلا غرابة أن يستعين العقل فى هذه الأحوال بالحساب والتفكير ، وأن يحكم هل الشيء الذي يحسه واحد أو اثنان .

غلوكون: بلاريب.

سقراط : وإذا كانا اثنين ، ألا يظهر كل واحد منهما مختلفاً عن الآخر . ومتميزاً عنه ؟

N'est-ce pas ainsi que chacun d'eux procède ? D'abord le sens qui est chargé de percevoir ce qui est dur a été nécessairement chargé aussi de percevoir ce qui est mou, et il rapporte à l'âme que le même objet lui donne une sensation de dureté et de mollesse.

Il en est ainsi, dit-il.

N'est-il pas inévitable, repris-je, qu'en pareil cas l'âme, de son côté, soit perplexe et se demande ce que signifie une sensation qui signale dans le même objet la dureté et la mollesse? De même pour la sensation du léger et du lourd, que faut-il entendre par ce léger et ce lourd, lorsque la sensation signale que le lourd est léger, et que le léger est lourd?

En effet, dit-il, ce sont là pour l'âme des témoignages étranges et qui réclament l'examen.

Il est donc naturel, repris-je, que l'âme en cette perplexité appelle à son secours l'entendement et la réflexion et tâche d'abord de se rendre compte si chacun de ces témoignages porte sur une seule chose ou sur deux.

غلوكون: بلي .

سقراط : فإذا كان كل منهما يظهر له واحداً ، وكانا معاً اثنين ، فسيدرك العقل « الاثنين «على أنهما منفصلان ، إذ لو لم يكن كذلك لأدركهما العقل شيئاً واحداً لا اثنين .

غلوكون : هذا صحيح .

سقراط: وقد قلنا إن البصر أدرك الكبير والصغير كذلك ، لا على أنهما متميزان بل كشيء واحد ، أليس كذلك ؟

غلوكون : بلى .

سقراط: ولكى يوضح العقل هذا الأمر اضطر إلى رؤية الكبير والصغير على عكس ما برى البصم، منفصلين لا مختلفين.

غلوكون : حقًّا .

سقراط : ألم يكن هذا هو بداية البحث ، أن نسأل : «ما الكبير ؟ » وما «الصغير ؟ »

Sans doute.

Si elle juge qu'il y en a deux, chacune d'elles ne paraît-elle pas une et distincte de l'autre ?

Si.

Si donc chacune d'elles lui parait une, et l'une et l'autre, deux, elle les concevra toutes deux comme séparées; autrement, elle ne les concevrait pas comme deux choses, mais comme une seule.

Fort bien.

Or la vue, disons-nous, a perçu la grandeur et la petitesse non comme séparées, mais comme confondues ensemble, n'est-ce pas?

Oui.

Et pour débrouiller cette consusion, l'entendement est sorcé de voir alors la grandeur et la petitesse, non plus consondues, mais séparées, au rebours de ce que fait la vue.

C'est vrai.

De là nous vient d'abord l'idée de rechercher ce que peut être la grandeur et la petitesse.

غلوكون: بالضبط.

سقراط : وعلى هذا النحو قد ميزنا بين المعقول وبين المرثى ؟

غلوكون : صحيح تماماً .

سقراط: فهذا ما قصدته من كلامى عن الأشياء التى تبعث على التفكير وتلك التى لا تبعث عليه . وعرفت التى تبعث على التفكير بأنها التى تدرك الضدين معاً ، أما التى تدرك ضداً واحداً فلا تبعث على التفكير .

غلوكون : لقد فهمت الآن ، ويبدو لي أنك على صواب .

سقراط : حسناً ، إلى أى هذين النوعين يندرج العدد والواحد ؟

غلوكون : لا أعرف .

سقراط: حسناً ، فلتحكم بحسب ما قلناه . إذا أمكن أن يدرك الواحد بالذات بالبصر أو بأى حس آخر ، ما أمكن أن يدفعنا إلى طلب الماهية ( الوجود ) ، كما رأينا في حال الإصبع الذي تكلمنا عنه من قبل . أما إذا كان ثمة تضاد مستمر يرى مع الواحد ، بحيث يظهر الواحد

Oui.

C'est de la même manière que nous avons distingué ce qui est intelligible et ce qui est visible.

C'est très exact, dit-il.

VIII- Eh bien, voilà ce que je voulais faire entendre tout à l'heure, quand je disais que certains objets excitent à penser, et que d'autres ne le font point, et que je rangeais parmi les premiers ceux qui affectent les sens en produisant deux impressions opposées, et ceux qui n'offrent point cette contradiction parmi ceux qui n'éveillent pas la pensée.

Je comprends maintenant, dit-il, et ton opinion me semble jutse.

Et la nombre et l'unité, dans quelle classe les mets-tu?

Je ne m'en fais pas une idée, répondit-il.

Eh bien, repris-je, juges-en d'après ce que nous avons dit. Si en effet l'unité se laisse bien percevoir telle qu'elle est par les yeux ou par quelque autre sens, elle ne peut nous pousser vers l'essence, pas plus que le doigt dont nous parlions tout à l'heure; mais si la vue de l'unité lui

وضده ويدعو إلى الكثرة ، فإن هذا يثير التفكير فى داخل النفس التي تقع فى حيرة وتأخذ فى البحث وتحرك العقل معها منسائلة : « ما الواحد بالذات ؟ » وهكذا فإن البحث فى الواحد من جملة الأمور التى تقودنا وتحولنا نحو رؤية الوجود .

غلوكون : أجل هذا يحصل عند رؤية الواحد ، لأننا نرى الشيء نفسه واحداً وكثماً معاً .

سقراط: فإذا صح ما نقوله عن الواحد أفلا يكون صحيحاً عن جميع الأعداد؟ على على عن الأعداد؟ على عنه الله والله عنه

سقراط: أو ليس الحساب والعد يتعلقان بالعدد؟

غلوكون: بكل تأكيد.

سقراط: إذن فقد يبدو من أمرهما أنهما يقودان أحو الحق ؟

غلركون: نعم ، بدرجة كبيرة .

offre toujours quelque contradiction, en sorte qu'elle ne paraît pas plus unité que multiplicité, alors on a besoin d'un juge pour en décider; l'âme en ce cas est sorcément embarrassée, et, réveillant en elle l'entendement, elle est contrainte de saire des recherches et de se demander ce que peut être l'unité en elle-même, et c'est ainsi que la perception relative à l'unité est de celles qui poussent et tournent l'âme vers la contemplation de l'être.

Cette propriété, la vue de l'unité l'a certes au plus haut point; car nous voyons la même chose à la fois une et multiple jusqu'à l'infini.

Mais s'il en est ainsi de l'unité, repris-je, il en est de même aussi de tous les nombres ?

Assurément.

Oi le calcul et l'arithmétique roulent entièrement sur le nombre ? Sans contredit.

Alors ce sont évidemment des sciences propres a conduire à la vérité.

Merveilleusement propres, certainen at.

سقراط: من الواضح إذن أن هذا العلم من العلوم التي كنا نبحث عنها . وهو ضرورى للجندى لمعرفه ترتيب صفوف الجيش ، وللفيلسوف كذلك ، إذ يجب أن يرتفع عن عالم الكون وأن يبلغ الوجود ، وإلا لم يكن عالما صحيحاً بالحساب .

غلوكون : إنه كذلك .

سقراط : أليس حارس المدينة جنديًّا وفيلسوفاً في آن واحد ؟

غلوكون: بكل تأكيد.

سقراط: إذن فهذا يا غلوكون هو العلم الذى يجدر بقوانين الدولة أن تفرضه ،
وأن يحث أولئك الذين سيشاركون فى أعلى وظائف المدينة على
تعلم الحساب ، لا كما يفعل العامة بل على سبيل الدرس حتى يصلوا
بطريق العقل إلى البصر بطبيعة العدد ، ولا يجب أن يمارسوا هذا العلم
كالمتجار أو الباعة المتجولين من أجل البيع والشراء بل من أجل
الحرب ، ولتحويل النفس ذاتها من عالم الكرن إلى الحقيقة والوجود .

Elles sont donc, semble-t-il, de celles que nous cherchons; en effet l'étude en est nécessaire à l'homme de guerre pour ranger une armée, et au philosophe aussi, pour atteindre l'essence et sortir de la sphère de la génération, sans quoi il ne sera jamais un véritable arithméticien.

C'est vrai, dit-il

Or justement notre gardien est à la fois guerrier et philosophe.

Il conviendrait donc, Glaucon, de rendre cette scien ceobligatoire, et de persuader à ceux qui sont destinés à remplir les plus hajutes sonctions de l'Etat d'en entreprendre l'étude et des'y appliquer, non pas superficielement, mais jusqu'à ce qu'ils arrivent par la pure intelligence à pénétrer la nature des nombres, non point pour la faire servir, comme les négociants et les marchands, aux ventes et aux achats, mais pour en faire des applications à la guerre et pour faciliter à l'âme elle-même le passage du monde sensible à la vérité et à l'essence.

غلوكون : هذا كلام بديع جداً .

سقراط: أجل ، وإنى لأرى بعد حديثنا عن الحساب أنه جميل ويحقق لنا أغراضنا بطرق شى ، بشرط أن يكون من أجل المعرفة ذاتها لا من أجل التجارة .

غلوكون: وكيف يكون ذلك ؟

سقراط: بهذا الطريق الذى ذكرناه ، لأن الحساب يدفع النفس بقوة إلى أعلى ، ويرغمها على التفكير فى الأعداد ذاتها دون أن يسمح للتفكير باستخدام أعداد مختلطة بالأجسام التى يمكن أن ترى أو تلمس وأنت تعرف ما يفعله الرياضى البارع؟ إذا شاء أى مجادل أن يقسم الواحد سخرمنه، ولم يسمح له بذلك . وإذا لجأ إلى القسمة لجأوا إلى الضرب ، بحيث تكون عنايتهم أن يستمر الواحد واحداً دون أن يتجزأ .

C'est très bien parler, dit-il.

Et vraiment j'aperçois maintenant, repris-je, après vous avoir entretenus de cette science des nombres, combien elle est belle et utile à maint égard à notre dessein, quand on s'en occupe pour la connaître, et non pour en trafiquer.

Qu'est-ce qui la rend donc si précieuse ? demanda-t-il.

C'est que, comme je viens de le dire, ell edonne à l'âme un puissant Tu sais en esset, ce pense, ce que sont ceux qui sont versés dans cette élan vers la région supérieure. et la sorce à raisonner sur les nombres en eux-mêmes, sans jamais soustrir qu'on introduise dans ses raisonnements des nombers pui représentent des objets visibles ou palpables, science : si l'on vent, en discutant avec eux, diviser l'unité proprement dite, ils se moquent et ne veulent rien entendre. Si tu la divises, cux la multiplient d'antant, dans la crainte que l'unité n'apparaisse plus comme un assemblage de parties.

### ٢ \_ الهندسة

سقراط : قد اتفقنا إذن على هذا الأمر . ولنشرع بعد ذلك فى فحص العلم الذى بأتى بعد الحساب أيلائمنا أم لا ؟

غلوكون : وما ذلك ؟ أتعنى الهندسة ؟

سقراط : هو ذلك تماماً .

غلوكون: من الواضح أن ذلك الجانب من الهندسة الذي يتعلق بالحرب موافق لنا تماماً. فالفرق كبير بين أن يكون القائد مهندساً أو لا يكون حين تُنصب الحيام ، وتحتل المواقع ، وتمد أو تفصر خطوط الجيش ، وغير ذلك من فنون الحرب، سواء أكان ذلك في الميدان أو في الزحف.

سقراط : أجل ، ولكن اليسير من الحساب أو الهندسة يكنى لذلك الغرض . وسؤالنا الآن عن أعظم أجزاء الهندسة وأرفعها أبحقن غرضنا بأن يُسهل

#### La géométrie.

IX - Voilà donc, repris-je, une première science adoptée dans notre enseignement. Il y en a une deuxième qui s'y rattache; examinons si elle nous convient en quelque manière.

Laquelle ? demanda-t-il; est-ce la géométrie que tu veux dire ? Elle-même, répondis-je.

En tant qu'elle a rapport aux opérations de la guerre, dit-il, il est évident qu'elle nous convient; car, pour asseoir un camp, prendre des places fortes, resserrer ou étendre une armée et lui faire exécuter toutes les évolutions qui sont d'usage, soit dans les batailles mêmes, soit dans les marches, un général est plus ou moins habile, sclon qu'il est ou n'est pas géomètre.

A te dire vrai, repris-je, il suffit pour cela de connaissances élémentaires en géométrie et en calcul. Il faut examiner si le fort de cette science et رؤية مثال الخير . فهذا الميل ، كما قلتُ من قبل ، موجود فى كل شىء يجنح بالنفس نحو ذلك المكان الذى فيه أسعد الموجودات يجب على النفس أن تبصره .

غلوكون : أصبت القول .

سقراط : فإذا كانت الهندسة مفضية "بالضرورة بنا إلى رؤية الوجود الحق فهى مناسبة لنا . أما إذا تعلقت بعالم الكون فلا توافقنا .

غلوكون : أجل ، لقد قررنا ذلك .

سقراط: ومع ذلك فلن ينكر أى شخص له أدنى إلمام بالهندسة أن طبيعة هذا العلم تناقض كلام المهندسين المطبقين قواعده مناقضة تامة.

غلوكون: كيف يكون ذلك ؟

سقراط : إنهم يتحدثون دائماً بأسلوب فى غاية السخف والهوان ، إذ يتكلمون كالعمليين من الناس وكأن العمل وحده غايتهم ، فيتحدثون عن التربيع والتطبيق والجمع وما إلى ذلك من اصطلاحات ، مع أن

ses parties les plus élevées tendent à notre objet, qui est de faire voir plus facilement l'idée du bien. Or c'est à cet objet que tend, selon nous, tout ce qui force l'âme à se tourner vers l'endroit où est cet être le plus heureux de tous les êtres, qu'elle doit contempler à tout prix.

Tu as raison, dit-il.

Donc, si la géométrie oblige à contempler l'essence, elle nous convient; si elle se borne à ce qui naît, elle ne nous convient pas.

C'est notre opinion.

Or il est une chose, repris-je, que tous ceux qui sont tant soit peu versées dans la géométrie ne nous contesteront pas, c'est que cette science a un objet entièrement différent de ce que disent d'elle ceux qui la pratiquent.

Comment? demanda-t-il.

Ils en parlent en termes ridicules et mesquins; car c'est toujours eu praticiens et en vue de la pratique qu'ils s'expriment, et qu'ils parlent de carrer, de construire sur une ligne donnée, d'ajouter et autres termes الغرض من هذا العلم هو المعرفة .

غلوكون : بكل تأكيد .

سقراط : أفلا نتفق إذن على شيء آخر ؟

غلوكون: وما هو ؟

سقراط: أن الهندسة تطلب العلم بما هو ثابت ، لا ذلك الذي يكون ثم يفسد في زمان أو مكان معين .

غلوكون : أوافقك على أن الهندسة هي معرفة الثابت الدائم .

سقراط : إنها إذن يا صاحبي العزيز ترتفع بالنفس نحو الحق ، وتخلق روح الفلسفة ، فترفعنا إلى أعلى بدلا مما يهبط بنا الآن إلى أسفل.

غلوكون : أجل ، إن لها هذه المزية بالذات .

سقراط: فلننصح إذن سكان مدينتنا الحميلة بألا يغفلوا تعلم الهندسة ، فضلا عن أن مزاياها الأخرى لا تقل أهمية .

semblables qu'ils font sonner. Or toute cette science n'est cultivée qu'en vue de la connaissance.

C'est bien mon avis, dit-il.

Ne faut-il pas convenir encore de ceci ?

De quoi ? demanda-t-il.

Qu'on la cultive pour connaître ce qui est toujours, et non ce qui à un moment donné naît et périt.

Je n'ai pas de peine à en convenir, dit-il; car la géométrie est la connaissance de ce qui est toujours.

Elle est donc, mon brave ami, propre à tirer l'âme vers la vérité et à faire naître l'esprit philosophique, qui élève nos regards vers les choses d'en haut, au lieu de les tourner, comme nous faisons, vers les choses d'ici-bas.

Elle y est particulièrement propre, dit-il.

Nous mettrons donc toutes nos instances, repris-je, à recommander aux citoyens de notre belle république de ne point négliger la géométrie; elle a d'ailleurs des avantages accessoires qui ne sont pas à dédaigner.

غلوكون: وما تلك المزايا ؟

سقراط: تلك المزايا التي ذكرتها خاصة " بالحرب. هذا إلى أنه في جميع أنواع العلوم التي تحتاج إلى سرعة الفهم يتضح الفرق بين مَن درس الهندسة ومن لم يدرسها .

غلوكون : حقيًا ثمة فرق كبير بينهما .

سقراط: أتتفق معى إذن على أن نجعل الهندسة ثانى علم يدرسه شبابنا ؟

غلوكون : أجل .

#### Lesquels? demanda-t-il.

Ce sont précisément ceux que tu as reconnus toi-même, répondis-je, et qui regardent la guerre; de plus elle aide à mieux comprendre les autres sciences, et nous savons qu'à ce dégard il y a une différence du tout entre celui qui a étudié la géométrie et celui qui l'ignore.

Du tout au tout, c'est vrai, par Zeus, fit-il.

Voilà donc la seconde science que nous prescrirons à la jeunesse. Prescrivons-la, dit-il.

### ٣ - الفلك

سقراط : وهل نجعل الفلك ثالث العلوم ؟ ما قولك في هذا ؟

غلوكون: بلا ريب. ذلك أن معرفة أوقات الشهور والسنين ليست ضرورية للفلاح الملاح فقط، بل لقائد الجيش أيضاً.

سقراط : ما أحجبك يا صاح ! يبدو أنك تخشى أن يظن العامة أنك تنصع بعلوم غير نافعة . فلهذه العلوم فائدة لا تذكر ، ولو أنه يصعب إدراكها . ذلك أنها تطهر فينا وتُحيى عضواً من أعضاء النفسرفسد وانطمس بانغماسه في مطالب أخرى ، وهو عضو " نجاته أثمن ألف مرة من عَيني الجسد ، إذ به وحده ندرك الحق . سيوافقك الذين يشاركونك هذا الرأى تمام الموافقة ؛ أما الذين لم تنكشف لهم قط هذه الحقيقة فسيجدون أنك تتكلم هراء ، لأنهم لا يترون في هذه العلوم أى

#### L'astronomie.

X- Et maintenant, donnerons-nous à l'astronomie le troisième rang? N'est-ce pas ton avis ?

Si, dit-il; car si le laboureur et le nautonnier doivent être particulièrement prompts à reconnaître à quel moment du mois et de l'année ils se trouvent, le général d'armée doit l'être tout autant.

Tu m'a:nuses, dis-je; on dirait que tu as peur que le vulgaire ne te reproche de prescrire des études inutiles. Or les sciences que nous choisissons ont une utilité qui n'est pas négligeable, bien qu'elle soit difficile à concevoir, c'est qu'elles purifient et ravivent en chacun de nous un organe de l'âme, gâté et aveuglé par les autres occupations, organe dont la conservation est mille fois plus précieuse que celle des yeux du corps, puisque c'est par lui seul qu'on aperçoit la vérité. Ceux qui partagent cette opinion ne te marchanderont pas leur approbation; mais ceux qui n'ont sur ce point aucune lumière trouveront naturellement que ce que tu dis ne signifie rien; car, en dehors de l'utilité

جدوى سوى فائدتها العملية . فإلى أى هذين الفريقين تنتسب قبل أن تمضى فى البحث؟ أو أنك تريد الاستقلال عنهما ؟ ومتابعة التفكير بنفسك دون أن تحفل بمن يستفيد من هذا التفكير ؟

غلوكون : هذا هو ما أوثره : أنْ أتكلم بما يرضيني ، وأن أسأل وأن أجيب .

سقراط: إذا كان الأمر كذلك ، فلنعد إلى ما سبق ، لأننا أخطأنا من قبل في ترتيب العلم الذي يلي الهندسة.

غلوكون: وكيف كان ذلك ؟

سقراط: لأننا بعد المسطحات أخذنا المجسمات المتحركة قبل أن ننظر فى المجسمات ذاتها . ولكن الترتيب يقتضى أن ننظر بعد البعد الثانى مباشرة فى البعد الثالث ، أعنى ذلك البعد الموجود فى المكعبات والأجسام ذات العمق .

غلوكون : هذا صحيح . ولكن يبدو يا سقراط أن هذا العلم لم يكشف بعد .

pratique de cessciences,ils n'en voient pas d'autre qui mérite considération. Demande-toi donc, avant d'aller plus loin, auquel de ces deux groupes tu t'adresses, ou si, les négligeant l'un et l'autre, c'est avant tout pour toi-même que tu raisonnes, sans envier pourtant à qui que ce soit le profit qu'il peut retirer de tes raisonnements.

C'est le parti que je choisis, dit-il : c'est pour moi surtout que je parle, que je questionne et que je réponds.

S'il en est ainsi, dis-je, reviens en arrière; car tout à l'heure nous n'avons pas pris la science qui fait suite à la géométrie.

Comment cela? demanda-t-il.

#### La stéréométrie.

Après les surfaces, répondis-je, nous avons pris les solides déjà eu mouvement, avant de les étudier en eux-mêmes. Or l'ordre exige qu' immédiatement après la deuxième dimension, on abordelatroisième, c'est-à-dire celle qui est dans les cubes et les objets qui ont de la prosondeur

C'est vrai, dit-il; mais il semble. Socrate, que cette science n'est pas encore découverte.

سقراط: يرجع ذلك لسبين: الأول أنه لا توجد أى مدينة تقدر هذا الضرب من البحث، ولم تتقدم الدراسة فيه لصعوبته. والثانى أن الباحثين يفتقرن إلى مُرشد بدونه تذهب جهودهم سدى. والحصول على هذا المرشد من الصعوبة بمكان، وإذا وُجد فى الأحوال الحاضرة فلن يجد من الباحثين مع غرورهم أذناً صاغية. أما إذا تعاونت المدينة كلها مع هذا المرشد، ورفعت من شأن هذه الأعمال، انقاد الدارسون له، وانكشفت طبيعة المسائل مع مداوة البحث والصبر على مشاقه. ويجهل الدارسين لها بفائدتها، فإنها مع هذه العبقات كلها تتقدم وجهل الدارسين لها بفائدتها، فإنها مع هذه العبقات كلها تتقدم بفضل ما فيها من فتنة، ولا غرابة إذا انتشرت مباحثها.

غلوكون : أجل إن فى هذه المباحث لفتنة ً فائقة . ولكن ، ألا توضح لى ماكنت تقوله منذ برهة ، فقد بدأت بالهندسة ، وهى علم الأشكال المسطحة ، أليس كذلك ؟

Assurément, dit-il, elles ont leur charme, et un charme supérieur; mais explique-moi plus nettement ce que tu disais tout à l'heure. Tu mettais d'abord, n'est-ce pas ? la science des surfaces, la géométrie ?

Il y en a, repris-je, deux raisons. La première, c'est qu'aucun Etat n'honorant ce genre d'études, les recherches y sont faiblement poussées, parce que la matière est difficile. La seconde, c'est que les chercheurs ont besoin d'un directeur sans lequel leurs efforts seront inutiles. Or il est difficile d'en trouver un, et le trouverait-on, dans l'état présent des choses, ceux qui sont doués pour ces recherches ont trop de présomption pour l'écouter. Mais si un Etat tout entier coopérait avec ce directeur et honorait ces travaux, les chercheurs se prêteraient à ses vues, et les recherches menées avec suite et vigueur aboutiraient à des découvertes, puisque même à présent, quoique méprisées du vulgaire, quoique tronquées, quoique poursuivies par des gens qui ne se rendent pas compte de leur utilité, elles fleurissent en dépit de tous ces obstacles par le charme impérieux qu'elles exercent; ainsi ne faut-il pas s'étonner de leur vogue naissante.

سقراط: بلي ، لقد قلت ذلك .

غلوكون: ثم يلى ذلك مباشرة علم الفلك ؛ ولكنك تراجعت بعد ذلك .

سقراط: أجل! إن لهفتى إلى استعراض جميع العلوم إنما جعلتنى أتأخر بدلا من أن أتقدم. الحق إن علم المجسمات الذى يبحث فى العمق يلى مباشرة الهندسة. ولكنى أغفلته لتفاهة المباحث الجارية عنه ، وانتقلت إلى الفلك وهو علم حركة المجسمات.

غلوكون : نعم إنك على حق .

سقراط: فلنضع الفلك إذن في المرتبة الرابعة ، بفرض أن العلم الذي أغفلناه الآن سينشأ عندما تتولى المدينة رعايته.

غلوكون : هذا رأى معقول . وإذا كنت يا سقراط قد لمننى منذ برهة لأنى أسأت تقريظ علم الفلك ، فإنى مقرظ إياه الآن طبقاً لرأيك . فن الواضح فيا يبدو أن علم الفلك يقسر النفس على النظر إلى أعلى ، وينقلها مما هو موجود على الأرض إلى أمور الساء .

Oui, répondis-je.

Ensuite, dit-il, l'astronomie immédiatement après; puis tu es revenu sur tes pas.

C'est que, répondis-je, dans ma hâte d'achever la revue de toutes les scionces, j'ai reculé plutôt qu'avancé. Immédiatement après la géométrie vient la science qui étudie la dimension de profondeur; comme elle n'a suscité encore qui des recherches pitoyables, je l'ai passée pour mettre aussitôt l'astronomie ou mouvement des solides.

C'est vrai, dit-il.

Plaçons donc, repris-je, l'astronomie au quatrième rang, dans la pensée que la science que nous laissons de côté pour le moment existera, quand l'Etat s'en occupera.

C'est vraisemblable, dit-il. Mais comme tu m'as, Socrate, reproché tout à l'heure de louer maladroitement l'astronomie, je vais la louer maintenant conformément à tes vues. Il est, ce me semble, évident pour tout le monde qu'elle oblige l'âme à regarder en haut et à passer des choses d'ici-has aux choses du ciel.

سقراط : قد یکون هذا واضحاً لکل شخص ما عدای ، لأنی لا أتفق معك .

غلوكون : إذن ماذا تظنه يكون ؟

سقراط: إنى أنظر إليه كما يفعل الذين يدرسون اليوم الفلسفة على أنه يوجه أنظار الناس إلى تحت .

غلوكون : ماذا تعنى بهذا القول ؟

سقراط: إن طريقتك - وأيم الحق - في فهم أمور السهاء ليست عادية.
ولعلك تظن أن أى شخص يرفع رأسه ، وينظر في الزخارف التي تزين
السقف ليتعلم منها شيئاً ، فهو إنما ينظر بعين العقل لا بعين الجسم.
قد تكون على حق في هذا الظن ، ولا أكون إلا شخصاً غبيبًا، ومع
ذلك فأنا لا أعترف بعلم يجعل النفس تنظر إلى أعلى سوى ذلك الذي
يطلب الوجود الحقيق واللامرئي . أما كل متن يبحث في المحسوس
فلن يتعلم منه شيئاً سواء رفع إليه بصره مشدوهاً أوخفضه مطمئناً (1)،

C'est peut-être évident pour tout le monde, repartis-je, mais pas pour moi; car je n'en juge pas comme tu le fais.

A la manière dont la traitent aujourd'hui ceux qui l'érigent en philosophie, elle abaisse tout à fait les regards vers le bas.

Que veux-tu dire ? questionna-t-il.

La vraie méthode de l'astronomie.

Elle n'est, ma foi, pas ordinaire, dis-je, ta manière de comprendre l'étude des choses d'en haut. Tu as l'air de croire qu'un homme qui lèverait la tête pour regarder les ornements d'un plasond et qui en prendrait une vague connaissance, userait pour cela des yeux de l'âme, et non de ceux du corps. Peut-être en juges-tu bien, et ne suis-je qu'un sot; mais, pour ma part, je ne puis reconnaître d'autre science qui fasse regarder l'âme en haut que celle qui a pour objet l'être et l'invisible. Mais si c'est une chose sensible qu'on veut étudier, qu'on la regarde en haut, bouche béante, ou en bas, boucheclose, je nie qu'il y ait jamais

 <sup>(</sup>١) فى الأصل وقد فتح فه أو أغلق فه ، وتفسيرنا أن الأولى كناية عن الدهشة والثانية عن الاطمئنان .
 [ المترجم ]

لأن العلم لا يقوم على مثل هذه الأمور [المحسوسة] ، لأن النفس لا تنظر فى هذه الحالة إلى فوق بل إلى تحت ، حتى لو كان مَنَ\* يبحث مستلقياً على ظهره فى البر ، أو سابحاً فى البحر .

غلوكون : هذا ما أستحقه ، وأنت على حق فى تعنينى . ولكن ماذا كنت تعنى بقولك إن علم الفلك يجب أن يدرس بطريقة تخالف الطريقة المتبعة فى زماننا ، حتى يخدم بحث هذا العلم أغراضنا ؟

سقراط : على هذا النحو: على الرغم من اعتقادنا الصادق بأن زينة السهاء لأنها في مادة فهى أجمل المرثيات وأدقها ، إلا أنها أقل بكثير من زينة الأمور[ النجوم] الحقة ، وتحركاتها بالنسبة إلى بعضها ، وتحريكها ما فيها طبقاً للسرعة الصحيحة والبطء الصحيح ، في عدد صحيح ، وفي جمع الهيئات الصحيحة . وهذه أمور تُلدُ رك بالعقل والفكر لابالصبر أو هل تعتقد عكس ذلك ؟

eu là connaissance; car la science ne comporte rien de sensible; l'âme, en ce cas, regarde, non en haut, mais en bas, étudiât on en nageant sur le dos, à terre ou en mer.

XI- Je n'ai que ce que je mérite, et tu as raison de me reprendre. Mais comment prétendais-tu qu'il fallait étudier l'astronomie, et que faut-il changer à la méthode actuelle pour que l'étude de cette science serve à notre dessein?

Voici, répondis-je. Ces constellations variées du firmament sont brodées dans une matière visible. De ce fait, bien qu'elles soient, il faut le reconnaître, ce qu'il y a de plus beau det de plus exact dans cet ordre, elles sont bien inférieures aux constellations vraies et à ces mouvements suivant lesquels la vraie vitesse et la vraie lenteur, selon le vrai nombre et dans toutes les vraies figures, se meuvent en relation l'une avec l'autre et meuvent en même temps ce qui est en elles; et ce sont là des choses perceptibles par la raison et l'intelligence, mais par la vue, non pas; mais peut-être crois-tu le contraire.

غلوكون : لا بكل تأكيد .

سقراط: يجب إذن أن نتخذ من أنواع الزينة الموجودة في السهاء نماذج في يمثنا عن الأمور غير المرئية ، كما نفعل حين نقف أمام رسوم ديداالس أو أي فنان أو مصور آخر ، وقد خطر رسومه وصاغها بيد صناع فائقة المهارة . ولاشك أن أي مهندس بارع حين ينظر إلى تلك الرسوم ، سيرى أنها من أجمل ما صنع ، ولكنه يرى من السخف أن يفحصها فعصاً جدياً للبحث فيها عن حقيقة المساواة أو الزوج أو أي تناسب آخر .

غلوكون : لا ريب أن هذا في غاية السخف .

سقراط: أفلا ترى إذن أن الفلكى الصحيح سيقف الموقف نفسه عند النظر إلى الحركات السياوية ، ويعتقد أن صانع السياء وما فيها من نجوم قد صاغها فى أجمل صورة ممكنة فى هذه الكائنات . أما عن علاقة النهار بالليل ، وصلة النهار والليل بالشهور ، ونسبة الشهور إلى

Pas du tout, dit-il.

Il faut donc, repris-je, se servir des ornements variés du ciel comme d'exemples pour atteindre à la connaissance des choses invisibles, comme on ferait, si l'on trouvait des dessins de Dédale ou de quelque autre artiste ou peintre tracés et travaillés d'une main géniale. En les voyant, un géomètre y reconnaîtrait des cheß-d'œuvre d'exécution, mais il trouverait ridicule de les étudier sérieusement dans le dessein d'y saisir la vérité absolue des rapports d'égalité, du double ou de toute autre proportion.

Sans nul doute, fit-il, ce serait ridicule.

Et le véritable astronome, continuai-je, ne crois-tu pas qu'il se placera au même point de vue en regardant les mouvements célestes, et qu'il pensera que l'ouvrier du ciel et des astres que le ciel renferme les a disposés avec toute la beauté qu'on peut mettre en de tels ouvrages; mais quant aux rapports du jour à la nuit, du jour et de la nuit aux mois,

السنين ، وصلة النجوم الأخرى بالشمس والقمر ، ونسبتها إلى نفسها، أفلا ترى أنه من السخف الاعتقاد أنها مماثلة على الدوام ، وأنها لا تخضع لأى تغير على الرغم من أنها مادية ومرثية ، وأن يبحث عن حققتها الصحيحة بكل سبيل ؟

غلوكون : حسناً ، لا ريب أنني أعتقد ذلك الآن بعد أن سمعت قولك .

سقراط: فالفلك إذن كالهندسة من العلوم التي ندرسها بوضع المسائل [ وحلها ] دون أن نقف عندما يجرى في السهاء ، إذا شئنا حقاً أن نستخلص من هذا البحث ما ينفع الجزء العاقل بالطبع في النفس ، بعد أن كان من قبل بغير فائدة .

غَلُوكُونَ : إن هذا العمل الذي تفرضه على علماء الغلك بعيد " البعد كله عما يبحثونه اليوم .

سقراط: وأظن أننا سنعرض الطريقة ذاتها فىالعلوم الأخوى ، إذا كنا مشرعين بالحقيقة .

des mois à l'année, et des autres astres au soleil, à la lune et à cux-mêmes, ne trouvera-t-il pas absurde, à ton avis, de croire qu'ils sont toujours parcils et ne subissent aucune variation, bien qu'ils soient matériels et visible, et de chercher par tous les moyens à y saisir la réalité véritable?

En tout cas, c'est mon avis, dit-il, maintenant que je viens de t'entendre.

C'est donc, repris-je, en nous posant des problèmes que nous étudierons l'astronomie, comme la géonétrie; mais nous ne nous arrêterons pas à ce qui se passe dans le ciel, si nous voulons tirer réellement de cette étude de quoi rendre utile la partie naturellement intelligente de notre âme, d'inutile qu'elle était auparavant.

C'est, dit-il, une tâche bien compliquée que tu imposes aux astronomes au regard de ce qu'ils font à présent.

Je crois, repris-je, que nous prescrirons la même méthode pour les autres seiences, si nous sommes des législateurs sérieux.

# الفلسفة [ الجمهورية ٧٥ ح] 1 ــ البصر بالحقيقة

سقراط: أما الذى يشغف بكل نوع من أنواع المعرفة، والذى يسارع بالإقبال على التعلم بنهم لا يشبع، فهذا هو الذى يستحق منا أن نطلق عليه اسم الفيلسوف. أليس كذلك ؟

غلوكون: إذا كان الأمر كذلك فستجد من هذا الصنف أمثلة كثيرة وعجيبة. إذ يبدو أن جميع عشاق المناظر يسمون فلاسفة لما يجدون فى التعلم من لذة ، وكذلك عشاق الساع ، وإدخالهم فى زمرة الفلاسفة يكون من الغرابة بمكان ، لأنهم لايحبون سماع المناقشات الفلسفية أوما يجرى بحراها ، على حين يبادرون إلى حضور أعياد ديونيسيس فى المدينة أو القرية . وكأنهم قد وقفوا آذانهم على سماع كل جوقة فيها . فهل

Mais si un homme est tout disposé à goûter à toutes les sciences, se porte volontiers à l'étude et y montre une ardeur insatiable, celui-là, n'aurons-no s pas raison de l'appeler philosophe ? Qu'en dis-tu ? Distinction eutre le philosophe et le curieux.

Et Glaucon répondit: A t'entendre, il y aura beaucoup de gens, et des gens bien singuliers, qui répondent à ce modèle; il me senible en effet que tous les coureurs de spectacles sont de ceux-là par le plaisir qu'ils ont d'apprendre; il y a aussi les amateurs d'auditions qu'il scrait fort étrange de ranger parmi les philosophes, gens qui ne se dérangeraient pas volontiers pour entendre des discours et un entretien comme celui-ci, mais qui courent partout, comme s'ils avaient loué leurs oreilles, pour écouter tous les chœurs des Dionysies, sans en manquer un seul ni à la ville ni à la campagne. Est-ce que tous ces gens-là et tous ceux qui

نطلق اسم الفيلسوف على هؤلاء جميعاً وعلى غيرهم من المشتغلين بمثل هذه النوافه وبفنون وضيعة ؟

سقراط : كلا ولا ريب ، إذ ليس فيهم من الفلاسفة إلا المظهر .

غلوكون : إذن مَن تعني بالفلاسفة الحق ؟

سقراط : إلهم أولئاك الذين يحبون رؤية الحقيقة .

غلوكون : نعم هذا صحيح ، ولكن ماذا تعني بذلك ؟

موسوق . م م یک یک سخور کا . . مواظن آنک ستوافقہ . سقراط : لیس توضیح ذلك یسیرآ لأی شخص آخر . وأظن أنك ستوافقہ .

في هذا الأمر .

غلوكون : وما هو ؟

سقراط: ما دام الجميل ضد القبيح فهما اثنان.

غلوكون : بلا ريب

سقراط: وحيث إنهما اثنان فكل منهما واحد.

s'appliquent à des futilités pareilles et à des arts infimes méritent, selon toi, le nom de philosophes ?

Nullement, dis-je: ils n'en ont que l'apparence.

XX- Mais les vrais philosophes, demanda-t-il, qui sont-ils selon toi? Ceux qui aiment à contempler la vérité, répondis-je.

C'est fort bien, fit-il; mais explique ta pensée.

Ce ne scrait pas du tout facile, dis-je, vis à vis d'un autre; mais toi, je crois que tu m'accorderas ce point?

Lequel ?

Que le beau, étant le contraire du laid, ils sont deux.

Sans contredit.

Et puisqu'ils sont deux, que chacun d'eux est un.

Je te l'accorde aussi.

Il faut en dire autant du juste et de l'injuste, du bon et du mauvais et de toutes les idées; chacune prise en soi est une; mais, comme elles apparaissent partout mélangées aux actions, aux corps, et entre ellesmêmes, chacune d'elles a des éaspects multiples.

غلوكون: لا شك في ذلك .

سقراط: والأمر كذلك فى العدل والجور ، والخير والشر ، وسائر المثل ، فكل منها فى نفسه واحد، ولكنها بسبب مشاركها فى الأعمال والأحسام ، ومشاركة بعضها بعضاً، فإنها تظهرفى كل مكان، ويبدو كل منهاكثيراً.

غلوكون : نعم ، لقد أصبت القول .

سقراط: وعلى هذا النحو أميز بين أولئك الذين ذكرناهم منذ لحظة ، وهم عشاق المناظر وعشاق الفنون ورجال العمل ، وبين أولئك الذين نتحدث عهم ، وهم وحدهم الذين يحق لنا أن نسميهم فلاسفة .

غلوكون : وكيف تميز بينهم ؟

سقراط: إن عشاق الأصوات وعشاق المناظر هم فيا أرى مفتونون بالحميل من الأصوات والألوان والأشكال وجميع الأشياء التى تتألف منها ، غير أن عقوليم تعجز عن رؤية طبيعة الجمال بالذات ومحبته .

غلوكون : إنه كما قلت .

ستمراط: وأَنْ القادرين على السمو إلى الجمال بالذات ورؤيته كما هو فى نفسه نفر" قلم .

غلوكون : إنهم قلة بكل تأكيد .

C'est juste, dit-il.

C'est sur cette observation, repris-je, que je fonde ma distinction : je mets d'un côté ceux que tu appelais tout à l'heure amateurs de spectacles. ¿nis des arts et hommes d'action, et de l'autre ceux dont nous parlons, qui seuls méritent le nom de philosophes.

Explique ta pensée, dit-il.

Les amateurs de sons et de spectacles, repris-je, se délectent des belles voix, des belles couleurs, des belles formes et de tous les ouvrages où se manifeste la beauté; mais leur esprit est incapable d'apercevoir et d'aimer la nature du beau en soi.

C'est ainsi, en effet, dit-il.

Mais ceux qui sont capables de s'élever jusqu'au beau en soi et de le contempler dans son essence, ne sont-ils pas rares ?

Certes si.

## ٢ ـ الخير ورؤية الحقيقة [ الجمهورية ٥٠٧ ]

سقراط : يجب أولا أن نتفق ، وأن أذكرك بما قلناه من قبل فى مناسبات كثيرة .

غلوكون: وما هو ؟

سقراط : ثمة عدد كثير من الأمور الجميلة ومن الحيرات ومن كل صنف آخر نقول بوجودها ونميزها في العقل .

غلوكون : نعم قلنا هذا .

سقراط : ونقول أيضاً بوجود الجمال بالذات والخير بالذات ، وكذلك جميع الأشياء التي افترضنا أنها كثيرة ، فلكل منها واحد نسميه الماهية .

غلوكون: حقيًّا.

سقراط: ونقول أيضاً إن الأشياء الكثيرة تُرى ولا تُعقل؛ وأن المثل تُعقل ولا تُدى .

Il faut auparavant, dis-je, que nous nous mettions d'accord, et que je vous rappelle ce qui a été dit précédemment et en mainte autre rencontre.

Quoi ? demanda-t-il.

Il y a un grand nombre de belle: choses, un grand nombre de bonnes choses, un grand nombre de toute espèce d'autres choses, dont nous affirmons l'existence et que nous distinguons dans le langage.

Oui, en effet.

Nous assimmons aussi l'existence du beau en soi, du bon en soi, et de même, pour toutes les choses que nous posions tout à l'heure comme multiples, nous déclarons qu'à chacune d'elles aussi correspond son idée qui est unique et que nous appelons son essence.

C'est juste.

Nous ajoutons que les choses multiples sont vues, et non conçues, et que les idées sont conçues et non vues.

غلوكون : هذا صحيح .

سقراط : والآن بأى شيء في أنفسنا نرى ما يُرى ؟

غلوكون: بالبصر .

سقراط: وكذلك ألسنا نسمع ما نسمع بالسمع، وبالحواس الأخرى جميع المحسوسات ؟

غلوكون : لا ريب في ذلك .

سقراط: ألم تلاحظ كيف أن صانع حواسنا قد صاغ قوة البصر وقبول الشيء أن يُبصر على أكمل وجه ؟

غلوكون : كلا لم ألاحظ .

سقراط: حسناً ، أرعنى سمعك . أيحتاج السمع والصوت إلى شيء من جنس آخر حتى يَسمع الأول ويُسمع الثانى ، بحيث إذا غاب هذا الشيء الثالث لايسمع السمع ، ولا يُسمع الصوت ؟

غلوكون : كلا .

C'est très exact.

Et maintenant par quel organe percevons-nous les choses visibles ? Par la vue, dit-il.

De même, repris-je, nous percevons les sons par l'ouie, et, par les autres sens, tous les objets sensibles.

Sans doute.

Or, dis-je, n'as-tu pas remarqué que l'ouvrier de nos sens s'est mis beaucoup plus en dépense pour la faculté de voir et d'être vu que pour les autres ?

Pas du tout, dit-il.

Eh bien, remarque ceci. L'ouie et la voix ont-elles besoin d'une autre chose d'espèce différente, l'une pour entendre, l'autre pour être entendue, de sorte que, si cette troisième chose fait défaut, l'une n'entendra pas, l'autre ne sera pas entendue?

Nullement, dit-il.

سقراط: وأحسب أن معظم الحواس الأخرى إن لم تكن كلها لا تحتاج إلى شيء من هذا القبيل. أتستطيع أن تذكر لى حاسة ؟

غلوكون : كلا .

سقراط: ولكن ألا تلاحظ أن القوة على أن نُبصر ، وعلى أن يُبصر الشيء ، تحتاج إلى شيء آخر ؟

وسن ال

غلوكون: كيف ؟

سقراط: إنه على الرغم من وجود البصر فى العينين ، ومن محاولة مَن ُ يبصر استعماله ، ومن وجود اللون فى الأشياء ، فإذا لم يوجد جنس ثالث يحقق هذا الغرض بالذات ، فأنت تعرف أن البصر لن يرى شيئاً ، ولن تكون الألوان مرثية .

غلوكون : وما هذا الشيء ؟

سقراط: إنه هذا الذي تسميه الضوء.

غلوكون : هذا حق .

Je crois, ajoutai-je, que beaucoup d'autres facultés, pour ne pas dire toutes, n'ont besoin de rien de semblable. En vois-tu une qui fasse exception?

Non, dit-il.

Mais pour la faculté de voir et d'être vu, ne conçois-tu pas qu'elle a besoin d'autre chose ?

Comment cela ?

La vue a beau être dans les yeux, et l'on a beau vouloir en faire usage; la couleur de même a beau se trouver dans les objets; s'il ne s'y joint une troisième espèce de choses faite en particulier dans ce dessein même, tu sais que la vue ne verra rien et que les couleurs seront invisibles.

Quelle est cette chose dont tu parles ? demanda-t-il.

C'est ce que tu appelles la lumière, répondis-je.

C'est juste, fit-il.

سقراط: فالصلة التي تربط بين حاسة البصر والأشياء القابلة لأن تُبصر أشرف بكثير من الصلة التي تربط بين الحواس الأخرى وموضوعاتها ، اللهم إلا إذا كان الضوء غير شريف.

غلوكون : من البعيد جدًّا أن يكون غير شريف .

سقراط: فأى إله فى السهاء يتحكم فى هذا الأمر ، ويجعل نوره بصرنا برى بأكمل وجه ، ويجعل الأشياء التي تُرى مرثيةً !

غلوكون : من الواضح أنك تعنى ... كما يعنى جميع الناس ــ الشمس .

سقراط : إذن أليس للبصر بطبيعته مع هذا الإله هذه النسبة ؟

غلوكون: كيف ؟

سقراط : ليس البصر، ولا العضو الذي يتولد والذي نسميه بالعين، هوالشمس

غلوكون : كلا ولا ربب .

Ainsi donc le lien qui unit le sens de la vue et la faculté d'être vu est d'une espèce bien autrement précieuse que tous ceux qui unissent les autres sens à leur objet, à moins que la lumière ne soit une chose méprisable.

Il s'en faut de beaucoup, dit-il, qu'elle soit méprisable.

XIX- Quel est, selon toi, celui des dieux du ciel qui est le maître de produire cette union, et dont la lumière fait que nos yeux voient aussi parfaitement que possible, et que les objets visibles sont vus ?

Celui-là même que tout le monde et toi-même en reconnaisses comme le maître, le soleil, puisque c'est de lui évidemment que tu parles.

Eh bien, la vue n'a-t-elle pas avec ce dieu le rapport que voici ? Lequel ?

La vue, non plus que la partie où elle se forme et qu'on appelle l'œil, n'est pas le soleil.

Non, en effet.

سقراط: ولكنى أحسب أن العين دون سائر أعضاء الحس هى أكثر الأشياء بالشمس شهاً.

غلوكون : نعم كثيراً .

غلوكون : لا شك فى ذلك .

سقراط : وأليس صحيحاً كذلك أن الشمس ، وهي غير البصر ولو أنها علته ، تُدُى، سذا النصر نفسه ؟

غلوكون : نعم ، هذا صحيح .

سقراط: والآن فاعلم أن هذا [أى الشمس] (١١) هو الذى قلتُ عنه إنه ابن الحير، وأن الحير وكدَهُ على مثاله، وأن صلته فى العالم المرئى بالبصر والمرثبات كصلة الحير فى العالم المعقول بالعقل والمعقولات.

غلوكون : كيف ذلك ؟ فلتمض في شرحك.

Mais de tous les organes des sens, l'œil est, je pense, celui qui tient le plus du soleil.

De beaucoup.

Et le pouvoir qu'il possède ne lui est-il pas dispensé par le soleil comme un fluide qu'il lui envoie ?

Si fait.

N'est-il pas vrai aussi que le solcil qui n'est pas la vue, mais qui en est la cause, est aperçu par cette vue même ?

C'est vrai, dit-il.

Le soleil éclaire les objets visibles; le bien, les objets intelligibles.

Eh bien, maintenant, sache-le, repris-je, c'est le soleil quej'entendais par le fils du bien, que le bien a engendré à sa propre ressemblance, et qui est, dans le monde visible, par rapport à la vue et aux objets visibles, ce que le bien est dans le monde intelligible, par rapport à l'intelligence et aux objets intelligibles.

Comment? demanda-t-il; achève ton explication.

<sup>(</sup>١) تفسير من المترجمين .

سقراط: أنت تعرف أن أحدنا إذا نظر إلى الأشياء التى لا تضاء ألوائها بنور النهار بل فى ضوء الليل ، فإن عنيه تعشى ويظهر أنها تكاد تعمى ، وكأنه قد فقد ما فيها من قوة الإبصار .

غلوكون: حقًّا .

سقراط: ولكن عينيه حين تنطران إلى الأشياء التي تضيئها أشعة الشمس فإنهما تريان بوضوح ، أليس كذلك ؟ ويظهر أن البصر يكون موجوداً ني هاتين العنين ذاتهما .

**غلوكون** : بكل تأكيد .

سقراط: والآن فلتنظر على هذا النحو نفسه إلى النفس. فهى حين تحدق فى شىء يستضىء بنور الحق والوجود ( To on ) لا تلبث أن تدركه وتعرفه، ويظهر أنها عاقلة. أما حين تنجه نحو ما يمتزج بالظلمة، وما يكون وما يفسد، فلن تحصل إلا الظن، وتضطرب رؤيها، وتنتقل من حد إلى آخر، ويبدو أنها بغير عقل.

Tu sais, repris-je, que, lorsque l'on regarde des objets dont les couleurs ne sont pas éclairées par la lumière du jour, mais par les flambeaux de la nuit, les yeux voient faiblement et paraissent presque aveugles, comme s'ils avaient perdu la netteté de leur vue.

Oui, dit-il.

Mais que, quand ils se tournent vers des objets éclairés par le soleil, ils voient distinctement, n'est-ce pas ? et il apparaît bien que ces mêmes yeux ont la vue pure.

Sans doute.

Fais-toi de même a l'égard de l'âme l'idée que voici. Quant elle fixe ses regards sur un objet éclairé par la vérité et par l'être, aussitôt elle le conçoit, le connaît et paraît intelligente; mais lorsqu'elle se tourne vers ce qui est mêlé d'obscurité, sur ce qui naît et périt, elle n'a plus que des opinions, elle voit trouble, elle varie et passe d'une extérmité à l'autre, et semble avoir perdu toute intelligence.

غلوكون : نعم إنه كذلك .

سقراط: إذن فلتعلم علم اليقين أن ما يخلع الحق على المعقولات ، ويمنح العارف القوة على المعرفة ، هو مثال الحير . قل إنه علة العلم وسبب الحتى من حيث إنهما يُعرفان . ومهما يكن جمال المعرفة والحق فلتعلم و وأنت على صواب — أن مثال الحير متميز عنهما ، ويفوقهما في الجمال . وكما أننا في العالم المرثى نعتقد اعتقاداً صحيحاً أن الضوء والبصر يشبهان الشمس ، ومن الباطل القول إنهما الشمس ، فكذلك في العالم العقل نحن على صواب في اعتقادنا أن كلا من المعرفة والحتى شبيه بالحير ، ولسنا على صواب إذا اعتقدنا أن هذا أو ذاك هو الحبر ، لأن طبيعة الحير يجبأن تكون أرفع منزلة .

غلوكون : إنك تتكلم عن جمال عجيب إذا كان هو الذى يمنح العلم والحق ويفوقهما مع ذاك جمالا . ولا شك أنك لا تعنى أنه اللذة .

سقراط : معاذ الله ؛ ولكن فلتستمر في النظر إلى الصورة (cikona) الحير

C'est bien cela.

Or ce que communique la vérité aux objets connaissables et à l'esprit la faculté de connaître, tiens pour assuré que c'est l'idée du bien; dis-toi qu'elle est la cause de la science et de la vérité, en tant qu'elles sont connues; mais quelque belles qu'elles soient toutes deux, cette science et cette vérité, crois que l'idée du bien en est distincte et les surpasse en beauté, et tu ne te tromperas pas. Et comme dans le monde visible on a raison de penser que la lumière et la vue ont de l'analogie avec le soleil, mais qu'on aurait tort de les prendre pour le soleil, de même, dans le monde intelligible, on a raison de croire que la science et la vérité sont l'une et l'autre semblables au bien, mais on aurait tort de croire que l'une ou l'autre soit le bien; car il faut porter plus haut encore la nature du bien.

Tu lui prêtes une beauté bien extraordinaire, dit-il, s'il produit la science et la vérité et s'il est encore plus beau qu'elles : ce n'est pas certainement le plaisir que tu entends par là.

Dicu m'en garde! répliquai-je; mais continue à considérer l'image

من هذا الوجه .

غلوكون : كيف ؟

سقراط: أحسب أنك قد تقول إن الشمس لا تمنح المرثيات القوة على قبول الرؤية فقط، بل الكون والنمو والغذاء، ولوأنها هي نفسها ليست كوناً.

غلوكون : بلا شك .

سقراط : يمكنك إذن أن تقول عن موضوعات المعرفة إن الحير لا يجعلها قابلة للمعرفة فقط ، بل هو السبب كذلك فى وجودها وماهيتها . والحير مع أنه ليس هو الوجود إلا أنه أسمى منه منزلة وقوة .

du bien comme je vais dire.

Comment?

Tu reconnaîtras, je pense, que le soleil donne aux objets visibles non seulement la faculté d'être vus, mais encore la genèse, l'accroissement et la nourriture, bien qu'il ne soit pas lui-même genèse.

Il ne l'est pas en effet.

De même pour les objets connaissables, tu avoueras que non seulement ils tiennent du bien la faculté d'être connus, mais qu'ils lui doivent par surcroît l'existence et l'essence, quoique le bien ne soit point essence, mais quelque chose qui dépasse de loin l'essence en majesté et en puissance.

## المراجع

المراجع الخاصة بأفلاطون كثيرة جداً سنجتزئ منها بالأهم ، وبالنافع لقراء الشرق العربى . وسنذكر المراجع الفرنسية والإنجليزية نظراً لأنهما اللغنان المتداولتان عندنا . وسنعنى بالمراجع الى يتيسر الحصول عليها من المكتبات .

ومن شاء قائمة أوفى فليرجع إلى كتاب Schuhl, L'Deuvre de Platon ، فنى آخره ثبت واف . وكذلك إلى ريڤو فى كتابه تاريخ الفلسفة حيث يورد فى آخر كل فصل مراجع أساسية ، وبخاصة باللغة الألمانية .

وقد كان اعمادنا فى هذا البحث على قراءة محاورات أفلاطون ذاتها ، واستخلاص الفكرة منها مباشرة . وقراءتها ممتعة حقيًّا . ونرجو أن يتوافر المشتغلون بالفلسفة اليونانية على نقلها كاملة إلى اللغة العربية نقلا جيداً .

### ۱ المحاورات :

۱ — مجموعة Budé ، Guillaume Budé ، وتمتاز بإيراد النص اليوناني إلى جانب الترجمة الفرنسية ، مع مقدمات طويلة للمحاورات المنقولة ، تعد دراسات عميقة وتحليلا وافياً للمحاورة . وهي كاملة ما عدا الجزء الأنجر من القوانين ، وهو تحت الطبع ، وملحق القوانين .

٢ - مجموعة لوب Loeb . وتمتاز بإيراد النص اليوناني .

٣ ــ نشرة جويت Jowett لجميع المحاورات باللغة الإنجليزية. وتمتاز
 برشاقة العبارة ولو أنها تبعد عن الأصل بعض الشيء.

 ٤ ــ ترجمات مختلفة بالإنجليزية لبعض المحاورات ، وبمحاصة ترجمات كورنفورد ولندساى .

وتوجد بالعربية الترجمات الآتية - بحسب ظهورها .

 الخيص نواميس أفلاطون ألبي نصر الفارابي ــ مع ترجمة الاتينية بقلم فرنسيكوس جابريبلي

Plato Arabus, Alfarabius Compendium Legum Platonis, by Franciscus Gabrieli, London, 1952,

وينتهى بالمقالة التاسعة فقط ـــ النص العربي ٤٣ صفحة .

٢ – الجمهورية – ترجمة حنا خباز – الطبعة الثالثة .

٣ ــ محاورات أفلاطون ــ ترجمة زكى نجيب محمود لجنة التأليف .

٤ ــ المأدبة ــ ترجمة وليم الميرى .

- إيون ترجمة محمد صقر خماجة وسهير القلماوى (عن اليونانية).
  - ٧ ــ مراجع عامة نى تاريخ الفلسفة .
- Bréhier, Emile: Histore de la Philosophie, Tome Premier I p. 96-167, P.U.F. Paris, 1945.
- Rivaud, Albert: Histore de la Philosophie, Tome I pp. 161-235
   P.U.F. Paris 1948.
- Russell, Bertrand: A History of Western Philosophy, pp. 94-156— N.Y. 1945.

انظر النّرجمة العربية للجزء الأول ــ زكى نجيب محمود ــ لجنة التأليف ــ ١٩٥٤ ــ س ١٧٦ ، ٢٥٧ .

- ٣ ــ مراجع خاصة بالفلسفة اليونانية ــ ( فيها فصول عن أفلاطون ) .
- Armstrong: An Introduction to Ancient Philosophy, pp. 33-76.
   2d. ed. London. 1950.
- Burnet, John: Greek Philosophy, Thales to Plato. pp. 205-351. 8th. cd. 1950.
- Gomperz, Theodor: Greek Thinkers, vol. II, pp. 249-397, and Vol. III. Eng. tr. by Berry. London 1949.
- 4. Robin. Léor: La Pensée Grecque, pp. 210-287, Paris 1923.
  - وله طبعة رابعة سنة ١٩٤٨ ، وبه قائمة وافية بالمراجع .
- Sabine, George: A History of Political Theory, pp. 44-86. London, 1949.

وانظر الترجمة العربية ــ حسن جلال العروسى ــ مطبعة المعارف ــ ١٩٥٤ ــ ص ٤٢ ــ ١١٠ ــ بعنوان تطور الفكر السياسى (مع أن عناية المؤلف بالنظريات السياسية إلا أنه يقيمها على فلسفة أفلاطون).

- Stace. W.T. A Critical History of Greek Philosophy, pp. 164-248.
   London, 1950.
- Werner, Charles: La Philosophie Grecque, pp. 85-123. Payot Paris. 1946.
- Zeller: Outlines of the History of Greek Philosophy, pp. 115-154.
   Eng. tr. by Palmer, London, 1931.
- ٩ ـ يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانية ـ بلحنة التأليف ـ الطبعة الثانية.

## عن أفلاطون :

- 1. Bluck. R.S., Plato's Life and Thought, pp. 200, London 1949.
  - وفيه ترجمة إنجليزية للخطاب السابع .
- Diès, Auguste, Autour de Platon Tome II, pp. 245-615. Paris, 1927.
- 3. Field. G.C., : Plato and His Contemporaries, 2d. ed. London 1948.
- Field G.C., : The Philosophy of Plato Home U. Lib. London 1949.
- Jaeger, Werner, Paideia, the Ideals of Greek Culture, 2d. ed. Eng. tr. by Gilbert Hight. Vol. II and III. Oxford 1947.
- Koyré, Alexandre: Introduction à la Lecture de Platon, p. 182.
   N.Y. 1945.
- 7. Robin, Léon: Platon, P.U.F., Paris., 1935.
- Schaerer, René: La Question Platonicienne, pp. 272 Neuchatel, 1938.
- Schuhl, Pierre-Maxime: L'Œuvre de Platon, pp. 228, Hachette, Paris. 1954.
- 10. Shorey: What Plato Said, Chicago, 1930.
- Taylor A.E., Plato, the Man and His Work, pp. 562, 5th. ed. London 1948.

 Barker, Ernest: Greek Political theory, Plato and his Predecessors pp. 109-403 4th. ed. Methuen, London, 1951.

### في هذا الكتاب عرض واسع جيد للجمهورية والقوانين .

- 2. Edouard Des Places, Pindar et Platon, Paris 1953.
- Festugière: Contemplation et vie Contemplative selon Platon, Paris 1936.
- Goldschmidt, Victor: La Religion de Platon. P.U.F. Paris 1949. pp. 156.
   Les Dialogues de Platon pp. 276 - P.U.F. Paris 1947.
- Milhaud: Platon et les Geomètres de la Grèce, Paris 3ème. ed., 1934.
- Moreau, Joseph: Réalisme et Idealisme chez Platon, pp. 135.
   P.U.F. Paris 1951.
- Rey, Abel: La Maturité de la Pensée Scientifique, pp. 213-392, Paris, 1939.
- Robin, La théorie Platonicienne des idées et des Nombres, Paris, 1908.
- 9. Ross, Sir David: Plato's Theory of Ideas, pp. 250. Oxford 1951.
- Schuhl: Platon et l'Art de son temps, pp. 139. 2ème. éd. P.U.F. Paris 1952.
- 11. Schuhl. La Fabulation Platonicienne, pp. 124. P.U.F. Paris 1947.
- Reverdin, Olivier; La Religion de la Cité Platonicienne pp, 272 Paris 1945.

## المراجع الهامة بالألمانية

- 1. Wilamowitz-Mællendorff: Platon, 2 vol., Berlin, 1920.
- 2. Riter, Constantui: Platon, Tome I, 1910, Tome II, 1923.
- 3. Raeder: Platons philosophische Enturickelung (1905).
- Friedlander: Platon, 2 vol. 1933-1930.

####